

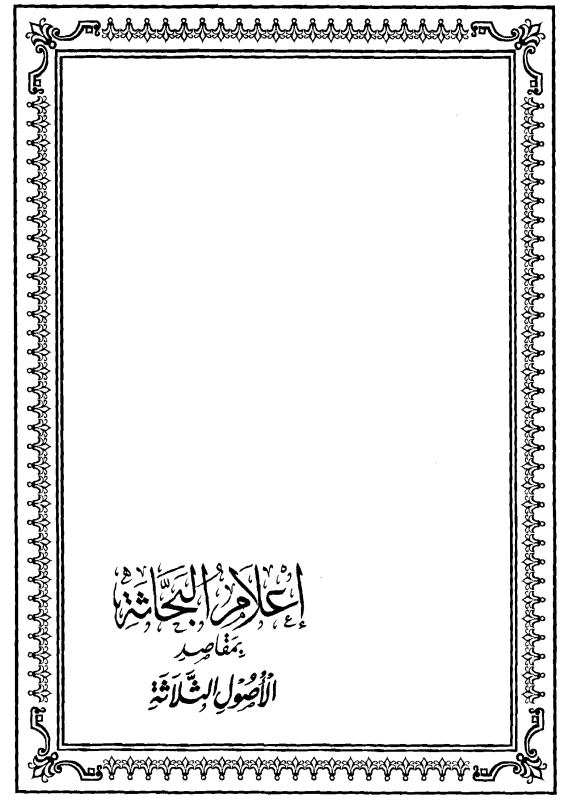
المنافرة ال

بفِت آمَرْ أبي أسِيَامَة سِيَلِيم بْن عِيْد الْهِ الَّذِلِي





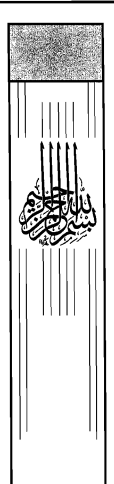






رقم الإيداع بدار الكتب المصرية: 7.91559

حقوق الطبع محفوظة ٢٠١٠م لا يسمح بإعادة نشر هذا الكتاء منه أو حفظه ونسخه في أي نظام ميكانيكي أو إلكتروني يمكن سن استرجاع الكتاب أو جزء منه . ولا يسمح بترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خط مسبق من الناشر .







#### جمهورية مصر العربية - القاهرة

سريد مساكن عين شمس ش الهدي المحمدي - أحمد عرابي - مساكن عين شمس ت : 0020127483263-0020185183442 - تيفون وفاكس : 0020229876377

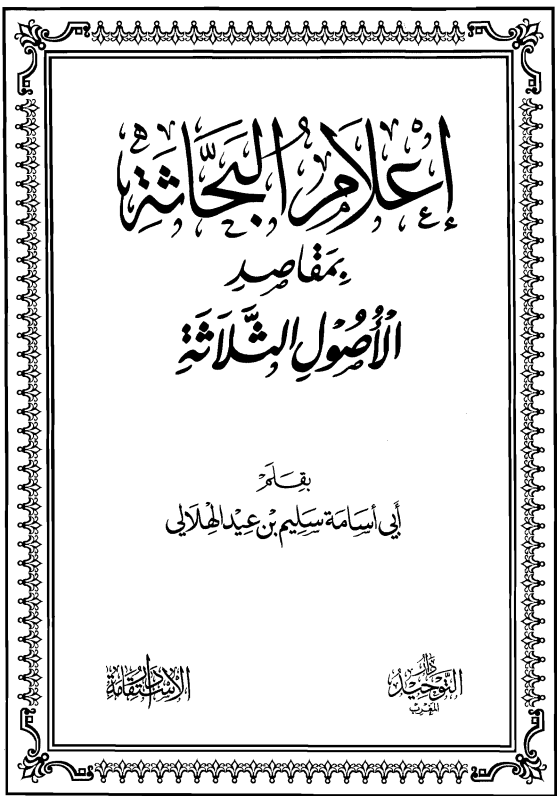
dar.alestkama@yahoo.com - dar.alestkama@hotmail.com

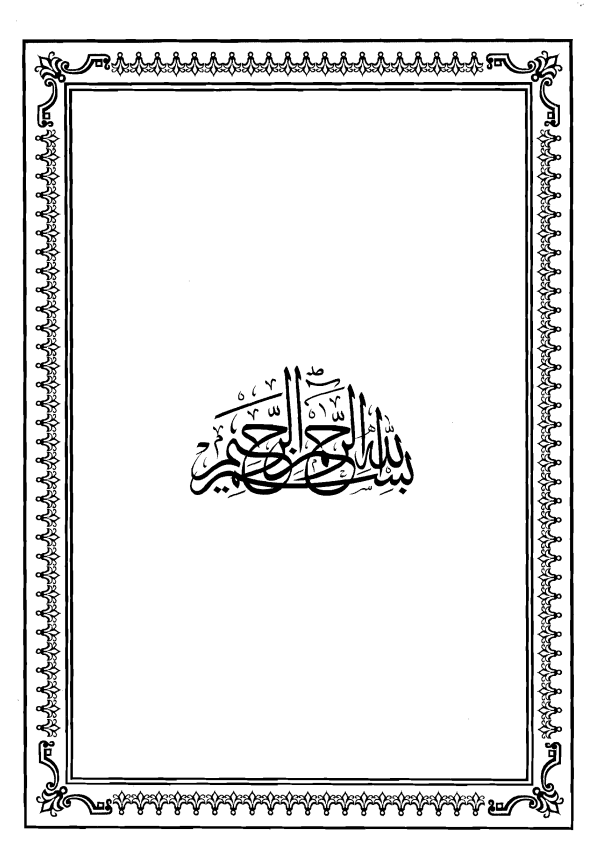
# المملكة المغربية فاس - شارع المنظوري 1

هاتف المكتبة: 00212664137043-00212656287858

www.dartawhid.com Email: dar\_tawhid@yahoo.com



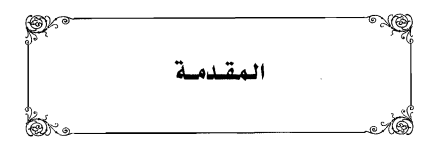






# → البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللّلْمُلْعُلَّمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

# بِينْ لِمُ اللَّهُ الْمُعْمِلُونَ فِي الْمُعْمِلُونَ فِي الْمُعْمِلُونَ فِي الْمُعْمِلُونَ فِي الْمُعْمِلُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّل



إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مضل له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

أما بعد: فإن رسالة «الأصول الثلاثة» اشتملت على الأركان التي يجب على الإنسان معرفتها، والأسس التي يجب اعتقادها، وهي: معرفة الله عَلَيْكُ، ومعرفة دين الإسلام، ومعرفة النبي محمد عَلَيْكُ.

وهذه الرسالة في أصل عظيم من أصولِ الدين، ولذلك كان المحققون من أهل العلم يحرصون علىٰ هذه الرسالة، ويحثُّون عامَّة المسلمين علىٰ تعلُّمها وحفظها، وذلك رغبة في الخير؛ إذ أعظم ما يُسدى للمؤمنين أن تُعلِّمهم ما ينجيهم حين سؤال الملكين في القبر؛ لأن العبد إذا كان جوابه حسنًا، وموقفه في البرزخ ثابتًا؛ عاش سعيدًا، وبُعِث سعيدًا، ودخل الجنة مسرورًا، وإن كان جوابه غير مستقيم، فإن له معيشةً ضنكًا، ويحشره مولاه يوم القيامة أعمىٰ.

ولذلك؛ أحببت أن يكون لي حظً وافر في خدمة هذه الرسالة المباركة؛ فكان نصيبي -ولله الحمد والمنة- تعريف المسلمين بمقاصدها الشريفة، وشرحَ غاياتها المنيفة.



### ودافعي في ذلك أمور، منها:

أولًا: أن البدء بهذه المتون المختصرة هو الأساس في طلب العلم؛ فالعلم لا ينال إلا بالتدرج، وهذه المختصرات سلَّم المطولات.

ولقد كان الربانيون من هذه الأمة المرحومة يبدءون بصغار العلم قبل كباره؛ يربون أنفسهم بذلك وطلابهم وأمتهم علىٰ ذلك، وهذه سنة كونية في جميع الأشياء أن تبدأ من أصولها وأسسها ثم تكبر شيئًا؛ فشيئًا.

ولذلك قال تعالىٰ: ﴿ وَلَكِنَ كُونُواْ رَبَّكِنِيَكِنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئنَبَ وَبِمَا كُنتُمْ تَذْرُسُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩].

وعسىٰ أن تكون هذه الرسالة للمبتدئين مرقاةً لما بين يديها من الكتب العقدية التي فوقها في المستوى والأسلوب؛ فإن من أراد فهم مقاصد عقيدة السلف الصالح، ومعرفة منهجهم؛ فلا يخرج عن سنن الله الكونية والشرعية في طلب العلم؛ فإن أصلها الذي تنبعث منه، وتدرج في مدرجه؛ هو: التدرج.

ثانيًا: إن معرفة مقاصدها، والوقوف على غايتها؛ يسهل على المسلمين فهمها، وتدبرها، وحفظها، ويعين أولياء الأمور من الرجال والنساء على تعليمها للأولاد في البيوت، وبخاصة أن الأسرة المسلمة بحاجة ماسة إلى رسائل في العقيدة السلفية الصحيحة الميسرة بلغة سهلة مفهومة.

ثالثًا: أن مدار هذه الرسالة العظيمة على أسئلة الملكين للعبد في قبره.

عن البراء بن عازب هيسنه؛ قال: خرجنا مع رسول الله على في جنازة رجل من الأنصار، فانتهينا إلى القبر ولمّا يلحد، فجلس رسول الله على وجلسنا حوله؛ كأنما على رءوسنا الطير، وفي يده عود ينكث به في الأرض، فرفع رأسه، فقال: «استعيذوا بالله من عذاب القبر» -مرتين أو ثلاثًا-، قال: «وإنه ليسمع خفق نعالهم إذا ولّوا مدبرين، حين يقال له: يا هذا! من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟».



قال: «ويأتيه ملكان، فيجلسانه؛ فيقولان له: من ربُّك؟ فيقول: ربي الله، فيقولان: وما دينك؟ فيقول: ديني الإسلام، فيقولان: ما هذا الرجل الذي بعث فيكم؟ قال: فيقول: هو رسول الله على فيقولان له: وما يدريك؟ فيقول: قرأت كتاب الله؛ فآمنت به، وصدَّقت.

قال: فينادي منادٍ من السماء: أن صدق عبدي، فافرشوه من الجنة، وألبسوه من الجنة، وألبسوه من الجنة، وألبسوه من الجنة، وافتحوا له بابًا إلى الجنة» قال: «فيأتيه من روحها وطيبها».

وقال: «ويفسح له فيه مدَّ بصره».

قال: «وإن الكافر» -فذكر موته-، قال: «تُعاد روحه في جسده، ويأتيه ملكان، فيجلسانه، فيقولان له: من ربك؟ فيقول: هاه هاه! لا أدري، فيقولان: ما دينك؟ فيقول: هاه هاه! لا أدري، فيقولان: ما هذا الرسول الذي بُعِثَ فيكم؟ فيقول: هاه هاه! لا أدري، قال: فينادي منادٍ: أن كذب عبدي، فافرشوه من النار، وألبسوه من النار، وافتحوا له بابًا إلى النار».

قال: «فيأتيه من حرِّها وسَمومها»، قال: «ويُضيَّق عليه قبره؛ حتىٰ تختلف فيه أضلاعه».

زاد في حديث جرير: قال: «ثم يقيض له أعمى أبكم معه مرزبّة من حديد، لو ضُربَ بها جبل؛ لصار ترابًا».

قال: «فيضربه بها ضربة يسمعها ما بين المشرق والمغرب؛ إلا الثقلين، فيصير ترابًا، ثم تعاد فيه الروح»(١).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه أحمد (٤/ ٢٨٧ و ٢٨٨ و ٢٩٥ و ٢٩٦)، وابنه عبد الله في «السنة» (١٤٥٨ و ١٤٥٨)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٢١٧٥ و ١٢١٧)، والطيالسي (٧٥٣)، وأبو داود (٤٧٥٣)، وغيرهم، وهو حديث صحيح، وصححه شيخنا كَغُلِللهُ في «صحيح الترغيب والترهيب» (٨٥٥٨)، و «مشكاة المصابيح» (١٢٧ - هداية).



ولما كان ورود القبر مصير كلِّ عبدٍ منَّا، فلابدَّ من إعداد العدة؛ ليعرف العبد كيف يراجع الملائكة الكرام ويكون اللقاء كريمًا بين العبد المؤمن ورسل ربه؛ فيشمله قول الله تعالىٰ: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّالِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

وسميته:

# «إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة»

فإن أصبت ووفقت؛ فهذا من فضل ربي ﷺ، وإن أخطأت وقصرت؛ فمن نفسي والشيطان، والله ورسوله بريئان من ذلك.

فلك أيها القارئ غُنْمُه، وعلىٰ كاتبه غُرْمُه، فمن وجد خيرًا؛ فليحمد الله، ولا ينساني من دعوة صالحة في ظهر الغيب، تستر عيبي، وتجبر ضعفي، ومن وجد غير ذلك؛ فلينصح لي، وليصلح خطئي، وإني متقلد منته آخر عمري.

وأسأل الله أن يدخر لي ثواب جهد المقل إلىٰ يوم لقائه ﴿يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُ وَلَا بَنُونَ ۗ وَاللَّهُ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء:٨٨-٨].

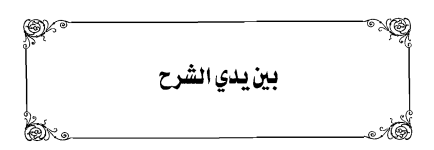
والله الموعد.

وكتبه

# 

ضحى الإثنين لثلاث ليال بقيت من شوال سنة ١٤٢٩هـ في عمان البلقاء عاصمة جند الأردن من بلاد الشام المحروسة

## 🦟 💥 إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة 🟀



#### ١ - لماذا خصَّت هذه الأصول الثلاثة؟

قال فضيلة الشيخ صالح الفوزان -وفقه المولئ-: «لأنها هي الأساسات لدين الإسلام، ولأنها هي المسائل التي يسأل عنها العبد حين يوضع في قبره؛ لأن العبد إذا وضع في قبره، وسوي عليه التراب، وانصرف عنه الناس راجعين إلى أهلهم جاءه ملكان في القبر، فتعاد روحه في جسده، ويحيا حياة برزخية ليست حياة مثل حياة الدنيا، حياة الله أعلم بها، فيجلسانه في قبره؛ فيقولان: من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟

فالمؤمن يقول: ربي الله، وديني الإسلام، ومحمد على نبي، فيقال له: كيف عرفت؟ يقول: قرأت كتاب الله فدريت وعرفت، فينادي منادٍ: أن صدق عبدي، فأفرشوه من الجنة، وافتحوا له بابًا من الجنة، ويوسع له في قبره مدَّ البصر، فيأتيه من ربح الجنة وروحها، فينظر إلى مسكنه في الجنة، فيقول: يا ربِّ أقم الساعة؛ حتى أرجع إلى أهلى ومالى!

وأما المرتاب الذي عاش في الريبة والشك، وعدم اليقين، وإن كان يدَّعي الإسلام، إذا كان عنده شكوك وعنده ريب في دين الله، كالمنافق؛ فإنه يتلجلج، فإذا قالوا له: من ربُّك؟ يقول: لا أدري، وإذا قالوا: ما دينك؟ يقول: لا أدرى، هاه هاه لا أدرى؛ سمعت الناس يقولون شيئًا فقلته.



يعني: أنه في الدنيا يقول ما يقوله الناس من غير إيمان -والعياذ بالله- هذا المنافق الذي أظهر الإسلام، وهو لا يعتقده في قلبه، وإنما أظهره من أجل مصالحه الدنيوية، فيقول في الدنيا: ربي الله، وهو غير مؤمن بها، قلبه منكر والعياذ بالله!

يقول: ديني الإسلام، وهو لا يؤمن بالإسلام، قلبه منكر!!

يقول: نبيي محمد ﷺ، وهو لا يؤمن برسالة محمد في قلبه!!

إنما يقول بلسانه فقط، هذا هو المنافق، فَيُقال له: لا دريت ولا تَلَيْتَ، فيضرب بمرزبة من حديد يصيح منها صيحة لو سمعه الثقلان؛ لصعقوا، يسمعها كل شيء إلا الإنسان لو سمعه؛ لصعق؛ أي: لمات من الهول، ويُضَيَّقُ عليه في قبره حتىٰ تختلف أضلاعه، ويُفْتَحُ له باب إلىٰ النار فيأتيه من سَمُومها وحرِّها، فيقول: يا رب لا تقم الساعة، هذه عيشته وحالته في القبر -والعياذ بالله-؛ لأنه ما أجاب بالجواب السديد.

ولذلك ينادي مناد: أن كذب عبدي، فافرشوه من النار، وافتحوا له بابًا من النار، والعباذ بالله.

فإذا كانت هذه المسائل بهذه الأهمية؛ وجب علينا أن نتعلَّمها وأن نعتقدها، ولا يكفي التعلُّم فقط؛ بل نتعلمها ونعتقدها، ونؤمن بها، ونعمل بها ما دمنا على قيد الحياة؛ لعل الله أن يثبتنا عند السؤال في القبر.

يقول الله -تعالى -: ﴿ يُثَيِّتُ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الشَّابِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَفِ اللَّهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧].

فهذه الأصول الثلاثة لها أهمية عظيمة، ولهذا ركَّز عليها الشيخ في هذه الرسالة ووضحها من أجل أن ندرسها، ونَتَمعَّن فيها، ونعتقدها ونعمل بها، لعل الله أن يثبتنا وإياكم بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة»(١).

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٧٧-٤٧).



٢- «ومن هنا يتعين على الإنسان أن يتعلم هذه الأصول تعلمًا يكون مثمرًا بالعمل متيقنًا به غير مقلد لمن يراهم ويعمل معهم»(١).

٣- هذه الأصول الثلاثة مستنبطة من الكتاب والسنة ومن التقسيم العقلي
 الموافق لها المؤيد بها:

أ- «أما الكتاب؛ فقوله -تعالىٰ-: ﴿أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَالسَّمَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرَّهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ اللّهَ قُلْ ءَامَنَا بِٱللّهِ وَمَآ أُنزِلَ عَلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِي أُنزِلَ عَلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِمِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللهُ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِينُونَ مِن رَبِهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِمِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللهُ وَمَن يَبْتَعِ عَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِن ٱلْخَرِيمِ مَن اللّهُ عَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِن ٱلْخَرِيمِ اللّهُ عَيْرَ الْإِسْلَامِ وَيَنَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِن ٱلْخَلِيمِينَ ﴿ اللّهُ لَا يَعْدِى ٱللّهُ لَا مَا عَمُونَ اللّهُ لَا يَعْدِى ٱللّهُ وَمُا كَفُومُ الظّلِمِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٦-٨].

ففي هذه الآيات ذكر الأصول الثلاثة: من أمر بالتوحيد، والعمل بدين الإسلام، واتباع الرسل.

وكذا قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللَّينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ ال

وقوله: ﴿ كُنْتُمْ تُوعَكُونَ ﴾، يدل على الرسل؛ من حيث إنهم هم الذين بلغوهم هذا الوعد.

<sup>(</sup>١) «المحصول من شرح ثلاثة أصول» للغنيمان (ص٧٧).



ب- ومن السنة: حديث القبر المشهور وسؤال الميت عن ربه ودينه ونبيه ولله ودينه ونبيه ولله ودينه ونبيه ولله ولله وبناء والدعاء المأثور في الحديث الصحيح: «رضيت بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد الله نبيًا» (٢).

ت- أما التقسيم العقلي المنطقي: فكل عبد سائر إلى الله قاصد مرضاته، وكل سائر لابد له من تحقيق ثلاثة مقاصد: الأول: الوجهة والقصد، الثاني: الطريقة والوسيلة، الثالث: الدليل والمرشد.

فإذا سافر الإنسان؛ فلابدَّ أن يتحقق من ثلاثة أمور: البلد الذي يتجه إليه وهو القصد، والوسيلة والطريقة التي سوف يسير بها، والدليل والمرشد الذي يدله إلىٰ كيفية الوصول إلىٰ البلد المقصود.

وفي العبادة: قصدنا الله، ودليلنا الرسل، ووسيلتنا التي لا نصل إلى طاعة الله إلا بها؛ هي: الإسلام؛ ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِدِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُو فِي ٱلْآخِـرَةِ مِنَ ٱلْخَـرِينَ ﴾[آل عمران: ٨٥](٣).

#### 80%%%Q

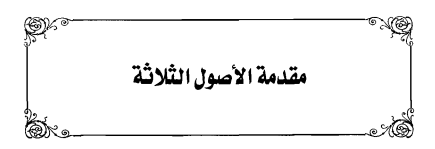
<sup>(</sup>١) سبق تخريحه (ص٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٣٨٦) من حديث سعد بن أبي وقاص ﷺ.

<sup>(</sup>٣) «المحصول شرح ثلاثة أصول» لبدر العتيبي (ص٢٦-٢٧).



# ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ ﴿ ﴾



# بِنَهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالِّحُمْ النَّالَةُ النَّالِّحُمْ النَّالِّعُ النَّالَةُ النَّالِّعُ النَّالَّةُ النَّالَّةُ النَّالّةُ النَّالَّةُ النَّالَّةُ النَّالَةُ النَّالَّةُ النَّالِحُمْ النَّالَّةُ النَّالِقُلْمُ النَّالِقُلْمُ النَّالِقُلْمُ النَّالِمُ النَّالِقُلْمُ النَّالِقُلْمُ النَّالِمُ اللَّذِي النَّالِمُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّالَّمُ اللَّذِي اللَّذِي الللَّهُ اللَّذِي اللَّالَّمُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللل

\* بدأ المصنف رَحَمُ لِسُّهُ رسالته بالبسملة.

وفيه مسائل:

الأولى: يستحب بداية الخطب والمقالات والرسائل بذكر الله، وهو أنواع:

١- البسملة؛ كما في كتاب الله، فإنها أول ما يقع نظرك عليه في المصحف، وبها بدأ سليمان - عليه الصلاة والسلام- كتابه إلىٰ ملكة سبأ: ﴿إِنَّهُۥ مِن سُلَتِمَنَ وَإِنَّهُۥ
 مِسْمِ اللَّهِ الرَّحِيمِ ﴾ [النمل: ٣٠]، وبدأ الرسول عليه كتابه إلىٰ هرقل بالبسملة (١).

فهي مطلع عظيم للكلام والكتب والرسائل؛ إذ الإنسان يستعين بسم الله الرحمن الرحيم، ويبتدئ أمره بسم الله الرحمن الرحيم تبركًا واستعانة.

٢- أن يبدأ بالحمد، وأتمه خطبة الحاجة، فقد كان الرسول الشيخ إذا خطب حمد الله، وأثنى عليه (٢).

ومن العلماء من يجمع بين البسملة والحمد لله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧و ٢٢٦) من حديث عبد الله بن عباس عيستها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨٦٨) من حديث عبد الله بن عباس ميسينها .

\* قول المصنف رَحَمْ لَللَّهُ: «الوَاجِبُ»:

فيه مسائل:

الأولى: أفاد المصنف رَحَمُ لللهُ حكم تعلم هذه الأمور الثلاثة، وأنه واجب.

والثانية: والمصنف لا يريد الواجب الاصطلاحي، بل هذه أركان وأسس العلم؛ فمعرفة الرب عَجَنَّ والنبي عَلَيْ والدين هي أصل الأصول وأعظم الواجبات.

\* قوله: «عَلَىٰ كُلِّ مُسْلِم وَمُسْلِمَةٍ»:

فيه مسائل:

الأولى: المقصود جميع الخلق، وإن كان المسلمون أحقَّ بمعرفتها من غيرهم؛ وأما الكفار؛ فيستحقون العذاب على ترك معرفة هذه الأصول والإيمان بها، لكن تخصيص المسلم والمسلمة هنا؛ لأن الخطاب إليهم.

الثانية: قال: كل مسلم ومسلمة، وهذا يشمل الرجال والنساء، وأنه لا يعذر أحد بجهلها وعدم معرفتها.

\* قول المصنف رَخَلِللهُ: «أَنْ يَتَعَلَّمَ ثَلاثَةَ أُصولٍ، وهي: مَعْرِفَةُ رَبِّهِ، ودِينِهِ، وَنِيهِ،

فيه مسائل:

الأولى: الأصل: ما يبنى عليه غيره، والفرع: ما يبنى على غيره، فلهذا سميت: بالأصول؛ لأن غيرها من أمر الدين يبنى عليها، ويضاف إليها، وكل الدين يدور على هذه الأصول الثلاثة.

الثانية: معرفة الفرق بين العلم والمعرفة.

قال الإمام ابن قيم الجوزية: «والفرق بينها من وجوه ثلاثة:

أحدها: أن المعرفة لُبُّ العلم، ونسبة العلم إليها كنسبة الإيمان إلىٰ الإحسان،

وهي علم خاص متعلقها أخفىٰ من متعلق العلم وأدق.

الثاني: أن المعرفة هي العلم الذي يراعيه صاحبه بموجبه ومقتضاه، فهي علم تتصل به الرعاية.

الثالث: أن المعرفة شاهد لنفسها، وهي بمنزلة الأمور الوجدانية التي لا يمكن لصاحبها أن يشك فيها، ولا ينتقل عنها، وكشف المعرفة أتم من كشف العلم، والله والله المعرفة أعلم»(١).

وعليه؛ فالمعرفة أخص من العلم، وأدق وأعمق في الفهم (٢).

الثالثة: قول المصنف رَجَه اللهُ: «أَنْ يَتَعَلَّمَ» لا يقصد جميع العلم؛ لأن المصنف عَرَّفه؛ فقال: «مَعْرِفَةُ رَبِّهِ، ودينهِ، ونَبِيِّه».

فإذن؛ المراد: العلم الشرعي.

الرابعة: أنَّ هذه المعرفة مقرونة بالأدلة، وهذا ما بينه في «ثلاثة أصول» فقال: «وهو: معرفة الله، ومعرفة نبيه، ومعرفة دين الإسلام بالأدلة».

الخامسة: أنَّ هذه المعرفة هي التي يسأل عنها العبد في قبره، كما في حديث البراء بن عازب الله الذي تقدم ذكره (٢٠).

أنها استحقت أن تكون كذلك -أي: أسئلة القبر-؛ لأنها تدور على المرسِل، وهو: الله، والرسالة، وهي: الإسلام، والرسول، وهو: محمد على الله المرسِل،

السادسة: حكم العلم؛ فيه تفصيل:

العلم الواجب: كالتوحيد، والعقائد، ومعرفة الشروط، والأركان، والواجبات،

<sup>(</sup>۱) «مدارج السالكين» (۲/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٢) وانظر «الفروق» للعسكري (ص٧٧).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه (ص٧).



والعبادات الواجبة ، والمعاملات اللازمة، ومعرفة المحرَّمات.

العلم المستحب: كتعلم المستحبات؛ وهذا باعتبار الأفراد، وأما الأمة؛ فواجب عليها على الكفاية؛ لأنه من باب حفظ الدين.

فرض الكفاية: كتعلم الطب، والصناعات، والعلوم النافعة للمسلمين.

العلم المحرم: كتعلم السحر، وعلم الكلام، وعلم الموسيقي، والاقتصاد الربوي، ودراسة القوانين الوضعية للعمل بها والتحاكم إليها.

#### الأصل الأول: معرفة الرب:

\* قال المصنف رَحَمْ لَللهُ: «فَإِذا قيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّك؟ فَقُلْ: رَبِّي اللهُ: الذي رَبّاني بِنَعْمتِه، وَخَلَقني مِن عَدَمٍ إلى وُجُودٍ؛ وَالدَّليلُ: قَوْلهُ تعَالىٰ: ﴿ إِنَّ اللهَ رَدِّ وَرَبُّكُمُ مَا فَاعْبُدُوهُ هَاذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ﴾ [آل عمران: ٥١]».

#### فيه مسائل:

الأولى: لما بيَّن المصنف رَحَمُلَسُهُ الأصول الثلاثة مجملة: أراد بيانها وبسطها بالأدلة النقلية وآيات الله الكونية.

وعلى هذا تنبني العقيدة الصحيحة: على أدلة الكتاب والسنة، والنظر في ملكوت الله حتى ترسخ في العقول، وتطمئن إليها القلوب، ولا تزول بالشبهات والأوهام، ولذلك أكثر الشيخ رَحَم للله من ذكر الأدلة النقلية والعقلية على هذه الأصول الثلاثة، حتى تستقر في الأذهان، وترسخ في القلوب والنفوس، ولا تستفزها الشبهات والاعتراضات.

الثانية: اعتمد في تعليم هذه الأصول الثلاثة على طريقة السؤال والجواب: والسؤال طريقة مثلىٰ للتعلم والتعليم؛ شرعه الله في كتابه؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿فَسَعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]، وبيَّنَ رسول الله عَلَيْ أنه



دواء الجهل فقال: «إنما شفاء العي السؤال».(١).

وقد طبق رسول الله عنه الطريقة العلمية مع أصحابه الكرام في مجالات متعددة ونواح كثيرة: استوعبت الدين كله تظهر للعيان في حديث جبريل -عليه الصلاة والسلام- حيث كان يسأل والنبي عليه يجيب، ثم أخبرهم رسول الله عنه قائلًا: «فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم» (١).

الثالثة: قول المصنف رَجِمْلِللهُ: «مَنْ ربُك؟» هذا السؤال سيسأل عنه العبد في الدنيا والآخرة، ففي الدنيا حتى يعصم دمه وماله وعرضه؛ كما في قوله على: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله...» (٣). وفي الآخرة حتى ينجو من عذاب جهنم، فلابد أن يعرف ربه وَجُلُلُ ، وأن يجيب جوابًا صحيحًا مبنيًا على اليقين، ومعتمدًا على البرهان.

الرابعة: البدء بالأهم فالمهم.

بدأ المصنف رَحَمُلَللهُ بالأصل الأول؛ لأنه الأهم، وتتلوه الأصول الأخرى؛ فإن معرفة الرب -تبارك وتعالى - بأسمائه وصفاته، وتوحيده بألوهيته وربوبيته أصل الأصول.

الخامسة: قوله رَحَمْلَللهُ: «مَعْرَفَةُ رَبِّهِ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۳۷۱)، وابن ماجه (۱۵۷۲)، وأحمد (۱/ ۳۳۰) من حديث ابن عباس عباس عباس موسيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨) من حديث عمر بن الخطاب ﴿ مُ

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٤٠٠)، ومسلم (٢١) من حديث أبي هريرة ١٤٠٠



وهذا موضع إجماع من السلف الصالح -رحمهم الله-، فكلهم يقول: إن الإيمان: قول، وعمل، واعتقاد.

قال الشافعي: «كان الإجماع من الصحابة والتابعين من بعدهم ممن أدركناهم: أن الإيمان: قول، وعمل، ونية، ولا يجزئ واحد من الثلاثة إلا بالآخر»(١).

وقال البغوي: «اتفق الصحابة والتابعون من بعدهم من علماء السنة على أن الأعمال من الإيمان.. وقالوا: إن الإيمان قول، وعمل، وعقيدة»(٢).

وقال ابن عبد البر: «أجمع أهل الفقه والحديث على أن الإيمان: قول، وعمل، ولا عمل إلا بنية»(٣).

وقال أبو عمر الطلمنكي: «أجمع أهل السنة: على أن الإيمان: قول، وعمل، ونية، وإصابة السنة»(٤٠).

وقال شيخ الإسلام: «وقد حكىٰ غير واحد إجماع أهل السنة والحديث علىٰ أن الإيمان: قول وعمل» (٥).

السادسة: قوله رَجْ لَللهُ: «فَإِنْ قيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ».

أي: إذا سئلت: من هو ربك: الذي خلقك وأعدك ورزقك وأمدك؛ لأن الرب المراد به: الخالق الرازق المدبر، وهو: الله وَجُلَّا ، وهذا هو المعنى المراد إذا أطلق لفظ الرب، وهو خاص بالله، أما إذا قيد؛ فبحسب التقييد والإضافة.

<sup>(</sup>١) «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» اللالكائي (٥/ ٩٥٧).

<sup>(</sup>۲) «شرح السنة» (۱/ ۲۸-۳۹).

<sup>(</sup>٣) «التمهيد» (٩/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٤) «الإيمان» لابن تيمية (ص٢٦).

<sup>(</sup>٥) «مجموع الفتاوي» (٧/ ٢٣٠).

السابعة: قوله رَحِمْ لِللهُ: «فَقُلْ: رَبِّيَ اللهُ الذي رَبَّانِي، وَرَبَّىٰ جَميعَ العَالَمِين بِنِعْمَتِه».

التربية هي رعاية يقوم بها المربي، وكلام المصنف رَحَمْ الله يشعر بأن الرب مأخوذ من التربية؛ لأنه قال: «الذي رباني وربى جميع العالمين بنعمته»؛ فكل العالمين قد رباهم الله بنعمته وأعدهم لما خلقوا له، وأمدهم برزقه، قال الله - تعالى - في محاورة موسى وفرعون: ﴿ قَالَ فَمَن رَبُّكُمُ اينَمُوسَىٰ (اللهُ قَالَ رَبُنَا اللّهِ عَالَىٰ بنعمته. كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ مُمُ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٤٩ و ٥٠]، فكل أحد في العالمين قد رباه تعالىٰ بنعمته.

ونعَم الله كثيرة لا تُعَدُّ ولا تُحْصَىٰ؛ قال تعالیٰ: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْـمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحْصُوهَآ ﴾ [النحل: ١٨].

واستدل المصنف في «ثلاثة أصول» لكون الله تعالى مربيًا لجميع الخلق بقوله: ﴿الْمُحَمَّدُ يَشِهِ ﴾؛ أي: الوصف بالكمال والجلال والعظمة والإكرام لله وحده ﴿مَتِ الْعَمْدِينَ ﴾؛ أي: مربيهم وخالقهم ومالكهم والمدبر لهم كما شاء وَجَالَةً .

والعبد واحد من هذه العوالم.

الثامنة: قوله: «وَخَلَقني مِن عَدَم إلىٰ وُجودٍ».

فإن العبد قبل خلق الله له لم يكن شيئًا مذكورًا؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿هَلَ أَنَى عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينُ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمَ يَكُن شَيْئًا مَّذْكُورًا ﴾ [الإنسان: ١].

التاسعة: والرب في اللغة (١) يطلق على الحفظ والرعاية، وعلى الخالق المربي، والرب يطلق على المالك، والسيد، والمدبر، والقيم، والمنعم.

والمصنف رَحَمُلَللهُ فسر الرب هنا بكلمتين: الخالق والمعبود، وهذا تعريف الرب عند الإطلاق؛ فإنه يدخل فيه معنى الألوهية بإجماع السلف.

<sup>(</sup>١) كما في «النهاية في غريب الحديث والأثر» لابن الأثير (٢/ ١٧٩).



الثامنة: قوله رَجَمْلَللهُ: «والدَّليلُ قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُۗ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٥]».

وقال -تعالىٰ-: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ رَبِّى وَرَبُّكُمْ فَأَعَبُدُوهُ ۚ هَٰذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمُ ﴾ [الزخرف: ٦٤].

هذا إخبار من الله عن المسيح الطَّيْكُلاً في الموضعين من سورتي آل عمران والزخرف.

وقد افترى بعض النصارى الحيارى (۱). فقال -بعد ذكر آية الزخرف-: «ونرى -هنا- أن المسيح لم يضع نفسه في مصاف الناس؛ فإنه يختلف كليًّا عن الناس؛ فإنه في الأصل هو خالقهم وسيدهم، فلم يقل: (اعبدوا الله ربنا)، وكأنه واحد منهم، بل قال ﴿فَالَقَوُا الله وَأَلِمِعُونِ ﴿ الله وَالله وَكَالله مُورَيِّى وَرَبِّى وَرَبِي وَرَبِّى وَرَبِّى وَرَبِّى وَرَبِّى وَرَبِّى وَرَبِّى وَرَبِّى فَاعْبُدُوهُ هَنذا صِرَطُ وَالله مُنْ الله وَالله والله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله والله والله

وهذه شبهة تدل على جهل قائلها بربه وبنفسه وبلسان العرب؛ فإن المسيح التَّلِيثُالِ لم يكن الوحيد من بين المرسلين الذين قال: ﴿ رَقِى وَرَبُّكُمْ ﴾.

وإنما قالها أيضًا هود -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ إِنِّ تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ ۚ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ مِنَاصِينِهَآ ۚ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [هود: ٥٦].

وقالها موسىٰ -عليه الصلاة والسلام-: ﴿وَقَالَ مُوسَى إِنِّ عُذْتُ بِرَتِى وَرَبِّكُم مِن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَآيُؤُمِنُ بِيَوْمِ ٱلجِسَابِ ﴾[غافر: ٢٧].

وقالُ: ﴿وَإِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُو أَن تَرْجُمُونِ ﴾[الدخان: ٢٠].

وقالها محمد ﷺ: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ قَاعَبُدُوهُ ۚ هَٰذَا صِرَطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ [مريم:٣٦].

<sup>(</sup>١) وهو الدكتور يحيى جورج رشيد خوري في كتابه: «الكمال لله وحده من وحي الكتب الروحية قراءات جديدة في التوراة والإنجيل والقرآن».

والحقيقة: أن هذه الآيات فيها تقرير عبودية الرسل لله رب العالمين فحتى لا يظن أحد أن الرسل غير الناس؛ قرر الرسل -عليهم الصلاة والسلام- أن الله ربهم ورب الناس، وعبادته واجبة على الجميع.

فأين الأمر بعبادة المسيح -عليه الصلاة والسلام- بل إن أناجيلهم تدحض عبادتهم له؛ ففي «إنجيل مرقص» (٧:٧) و «إنجيل متىٰ» (٩:١٥): «وباطلاً يعبدونني، وهم يعلمون تعاليم هي وصايا الناس».

\* قول المصنف رَجَمْ لِللهُ: «وإذا قيلَ لَكَ: بِأَيِّ شَيْءٍ عَرَفْتَ رَبَّك؟ فَقُل: عَرَفْتُه بِآياتهِ وَمَخْلوقاتِه».

فيه مسائل:

الأولىٰ: طرح المصنف رَحَمُ لللهُ هنا سؤالًا: «وَإِذَا قِيلَ لَكَ: بِأَيِّ شيءٍ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟».

والجواب: حتى تعرف ربك بالأدلة، ويكون إيمانك مبنيًا على الاستدلال؛ لأنه أقوى وأفضل، ومعناه: ما هي الوسائل التي عرفت بها الله؟ وما هي الأدلة علىٰ ذلك؟

الثانية: معرفة الله لا تنحصر على دليل السمع من الكتاب والسنة فحسب، بل دلائل معرفة الحق عامة بالسمع والعقل والفطرة مما يرى في النفس والآفاق وهي لا تعد ولا تحصى، كما في قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمٍمْ حَتَىٰ يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴾ [فصلت: ٥٣].

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِلْمُوقِنِينَ ۞ وَفِىٓ أَنفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا تَبْصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٠-٢١].



### ولهذا ذكر المصنف رَحِمْ ٱللهُ:

الثالثة: أرشد المصنف رَحَمُلَللهُ بأن من أوضح الأدلة على معرفة الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله و المرحها على وجوب الإيمان به: الآيات والمخلوقات، ولذلك خصها بالذكر.

الرابعة: قوله رَحْلَلله: «فَقُلْ: عَرَفْتُه بآياتِه وَمَخْلوقاتِه».

لأن الأدلة في معرفة الرب -تبارك وتعالى - وأنه الخالق ثلاثة:

الأول: دليل فطري.

الثاني: دليل عقلي.

الثالث: دليل نقلي.

واختار المصنف رَحَمِ لَللهُ الدليل العقلي الذي دلَّ على معرفة الرب - تبارك و تعالى -؛ فقال: «بآياته ومخلوقاته»، وليس هو دليلًا عقليًّا صرفًا بل عضده بآيات في القرآن.

الدليل العقلي: معرفة الرب -تبارك وتعالى - من الجهة العقلية بآياته ومخلوقاته؛ يسمى: دليل الأثر، ودليل حدوث العالم؛ وخلاصته: أنه لابد لكل حادث من محدث، ولابد لهذا الوجود من موجد سابق عليه، فهذه الآيات والمخلوقات حادثة، ولا يمكن أن تكون جاءت من نفسها، أو صدفة، بل لابد من محدث، وهو: الله.

وهذا يعضده دليل قرآني نبه عليه وأرشد إليه، وهو قوله تعالىٰ: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥-٣٦].

والمعنى: لا يمكن أن يوجد مخلوق بلا خالق، أو أن يوجد اتفاقًا؛ هذا محال، ولا يصح في الأذهان شيء إذا احتاج هذا الدليل إلىٰ دليل؛ فلذلك لابد



للمخلوق من خالق، فذكر ثلاثة أمور:

أحدها: ﴿ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ ﴾ وهذا محال، لأن العدم لا يلد الوجود.

والأمر الثاني: ﴿أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾؛ أي: خلقوا أنفسهم بأنفسهم -أو كما يقول بعض الملاحدة المعاصرين: أوجدتهم الطبيعة - وهذا محال أيضًا.

والأخير: ﴿ أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ فإذا لم يوجدوا هم من أنفسهم من العدم، ولم يوجدوا هم أنفسهم بأنفسهم، فمحال أن يوجدوا غيرهم، لأن فاقد الشيء لا يعطيه!!

وليس المقصود فقط إثبات وجود الله، وأنه الخالق، فهذه ربوبيته يؤمن بها حتى الكفار، كما قال تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلَتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لِيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُوْفَكُونَ ﴿ لَا اللّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزُقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ ٱللّهَ وَٱلْقَمَرَ لِيَقُولُنَ ٱللّهُ فَأَنَّ يُوْفَكُونَ ﴿ اللّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزُقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ ٱللّهَ يَكُلُ مَن يَشَآءُ مَا وَالْمَرْضَ مِنْ بَعْدِ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيدٌ ﴿ اللّهَ مَلَ اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلّهُ بَلُ أَحَمَدُ لِلّهُ مَن نَزَلَ مِن السَّمَاءِ مَآءَ فَأَحْيا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِن بَعْدِ مَوْتِهَالَيْقُولُنَ ٱللّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلّهُ بَلَ أَحَمْدُ لِلّهُ مَن نَزَلَ مِن اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلْمُ وَحَكُمة عَلَى عَلْمَ عَلَم عَلَم وحكمة خالقها. وَحُسْنُ هذه الآيات وإتقانها يدل على علم وحكمة خالقها.

هذا الدليل العقلي، وقد يسره المصنف رَخِلْللهُ ووضحه وضوحًا جليًّا، وهو دليل محكم؛ ولذا قال أعرابي -كان في إبله، لم يقرأ، ولم يكتب، ولم يتعلم الفلسفة، ولا المنطق، ولا علم الكلام، ولكنه ذو عقل وفكر وفهم في إثباته للصانع-: «الأثر يدل على المسير، والبعرة تدل على البعير، فكيف إلى ليل داج، وسماء ذات أبراج، وسراج وهاج، وأرض ذات فجاج، وبحار ذات أمواج، أفلا تدل على الصانع الخبير؟!».

الدليل الفطري: هو ما يجده كل مخلوق في نفسه من الاعتراف بالله، وبأنه



الخالق المعبود، وهو مركوز في كل الفطر: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلنَّهِ الروم: ٣٠].

عن أبي هريرة على الله الله على الفطرة؛ «كل مولود يولد على الفطرة؛ فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، كمثل البهيمة تنتج البهيمة هل ترى فيها جدعاء؟»(١).

ولهذا احتج الله -جل وعلا- علىٰ الكفار والمشركين بهذه الفطرة، فقال وَ المَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوَّءَ ﴾ [النمل: ٦٢].

كقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغَثِى ٱلْيَّلُ ٱللَّهُ اَرْيَطْلُبُهُۥ حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ عَلَى السَّمَ وَالنَّهُ مَسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥].

وهذا من باب الإلزام: إلزام بتوحيد الألوهية بعد إقرارهم بالربوبية لله، وهذه طريقة القرآن الكريم حيث يلزم بتوحيد الربوبية لتحقيق توحيد الألوهية.

الدليل النقلي: وهذا أدلته كثيرة في الكتاب والسنة تدل على أن الله هو الخالق المعبود بحق.

وهذه الأدلة العقلية والنقلية والفطرية تدل على أن الله خالق معبود وحده لا شريك له.

وأما أهل البدع: فعندهم أدلة فلسفية لإثبات وجود الله فقط، مثل: دليل الأعراض والأجسام، وهي لا تَدُلُّ علىٰ أنه المعبود بحق.

وهذا من أهم الفروق في التوحيد بين السلف الصالح والمتكلمين؛ فإن وجود الله عند السلف الصالح لا يحتاج إلىٰ دليل؛ فأدلته ظاهرة، ﴿قَالَتُ رُسُلُهُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٨٥)، ومسلم (٢٦٥٨).

أَفِي ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَيْغُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ وَيُغَفِّرَ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَسَمَّى ﴿ [إبراهيم: ١٠].

ولذلك يقر به الكفار، وإنما إثبات الصانع دليل على ألوهيته، وأنه معبود وحده بحق، وأما المتكلمون؛ فيقفون عند إثبات الصانع، ولا يتجاوزونه.

الخامسة: ذكر الشيخ رَجِعُ لِللهُ أدلة من الوحي وشواهد من العقل؛ لأن من ادَّعيٰ شيئًا فلابدَّ أن يقيم الدليل علىٰ دعواه:

والدعاوي إن لم يقيموا عليها بيَّنات أهلها أدعياءُ

فمن أقام البرهان الواضح وأتى بالدليل اللائح على دعواه كان صادقًا: ﴿ قُلُّ هَا تُوا بُرُهَا نَكُمْ إِن كُنتُمُ صَلِدِ قِينَ ﴾ [النمل: ٦٤].

\* قال المصنف رَحَمُ لِللهُ: «فَأَمَّا الدَّليلُ على آياتِه؛ فَقَولُه تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَئِهِ اَلَيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَرُ ۚ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِللَّهَ خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعَّبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧].

وَ ذَلِيلُ مَخلوقاتِهِ قولُه تعالىٰ: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ مُمَّ ٱللهَ مَن عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِى النَّهَ النَّهَ ارْيَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِةٍ أَلَا لَهُ الْخَلُقُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ الْعَكمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥]».

#### فيه مسائل:

الأولى: لا يقال: فَرَّقَ المصنف رَحَمُلَلْلهُ بين الآيات والمخلوقات، فعطف المخلوقات على الآيات، والأصل أن العطف يقتضي المغايرة؛ فالآيات غير المخلوقات.

بل هذا من باب عطف العام على الخاص؛ إذ الآيات من المخلوقات، ولكنها امتازت بأنها آيات ظاهرة، وإن كان في كل مخلوق آية دالة على وجوده



وعظمته ووحدانيته.

قال شاعر الزهد أبو العتاهية:

فياعجبًا كيف يعصي الإل وفي كل شيء له آية

ولله فِـــــــــ كــــــل تحـــــريكة

ه أم كيف يجحده الجاحدُ تسدل عليى أنسه واحسدُ وتسسكينة في السوري شاهدُ

والمصنف رَحَالِللهُ سلك سبيل النصوص في التسمية؛ ففي الآية سميت السماوات وما عطف عليها مخلوقات، فتقيد المصنف رَحَالِللهُ بألفاظ القرآن، وإلا؛ فالمخلوقات التي ذكرها المصنف رَحَالِللهُ هي آيات؛ ولذا جمعها الله وَعَالَلْهُ في قوله: ﴿إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتٍ لِلْأُولِي في قوله: ﴿إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتٍ لِلْأُولِي اللهُ اللهُ

والآيات التي ذكرها المصنف أربع: الليل، والنهار، والشمس، والقمر.

والمخلوقات التي ذكرها هي: السموات، والأرض، وما فيهن، وما بينهما. الثانية: جعل قوله تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَاينتِهِ ٱلَّذِي وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا سَنَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

تَعَبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧] دليلًا علىٰ آيات الله التي يعرف بها. َ

#### ووجه الدلالة:

١- أن الله عرَّف نفسه لعباده بها؛ فجعلها آيات دالة عليه الله وعلى كمال صفاته؛ فكلها من الآيات الدالة على كمال القدرة، وكمال الحكمة، وكمال الرحمة.

فالشمس آية من آيات الله وَجُلَّا لكونها تسير سيرًا منتظمًا بديعًا منذ خلقها الله وَجُلَّا وَإِلَىٰ أَن يَأْذِن الله تعالىٰ بانتهاء العالم؛ فهي تسير لمستقرِّ لها؛ كما في قوله

تعالىٰ: ﴿ وَٱلشَّمْسُ مَجُمْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ كَأَذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [يس: ٣٨].

وهي من آيات الله بحجمها وآثارها:

وأما حجمها؛ فهو أكبر من حجم الأرض آلاف المرات.

وأما آثارها، فما يحصل منها من المنافع للأجسام، والأشجار، والأنهار، والبحار.

وكذلك القمر من آيات الله حيث قدَّره منازل لكل ليلة منزلة: ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرَنَهُ مَنَازِلَ حَتَىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴾ [يس: ٣٩]؛ فهو يظهر صغيرًا، ثم يكبر، ثم يعود إلىٰ النقص، وهذا يشبه الإنسان حيث يولد ضعيفًا، ثم يترقىٰ من قوة إلىٰ قوة، حتىٰ يعود إلىٰ الضعف مرة أخرىٰ؛ فتبارك الله أحسن الخالقين.

وكذلك الليل والنهار؛ فهما علامات ظاهرة في ذاتهما واختلافهما، وما أودع الله فيهما من مصالح العباد، ومنافعهم، وتقلبات أحوالهم.

٢- استدل الله وَعَجَلَنَ بهذه الآيات علىٰ أنه سبحانه هو المستحق للعبادة: ﴿لَا سَتُجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَالسَّجُدُوا لِللَّهِ اللَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كُنتُم إِيَّاهُ لَعَبْدُونَ ﴾.

وفي هذا: بيان أنَّ الذي يستحق العبادة -وحده- هو الله؛ لأنه هو الخالق، وهذا من موجبات العبودية؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١].

وفيه إبطال للشرك؛ لا تسجدوا للمخلوقات، ومن أعظم المخلوقات: الشمس والقمر، ومع ذلك؛ فهي لا تستحق العبادة لأمرين:

الأول: أنها مخلوقة مربوبة؛ فالمخلوق المربوب لا يصير خالقًا وربَّا، بل هو عبد لله وَعَجَّانًا .



الآخر: أنها آيات دالة على غيرها، وهو: الله الذي خلقها، والدال على غيره لا يدل على نفسه، وإنما الذي يدل عليه هو خالقه؛ ولذلك نعرف الله بآياته.

ولما كان السجود أعظمَ أنواع العبادة؛ لأن وجهك الذي هو أعزُّ شيء عندك تضعُه لله على الأرض تعبُّدًا لله وحبًّا له وتذلُّلًا بين يديه، هذا السجود الحقيقي لا يليق إلا لله.

وأما غيره من المخلوقات كالشمس والقمر؛ فهي عاجزة فقيرة، وإنما الذي يستحق السجود الخالق الغني الذي لا يعجزه شيء.

الثالثة: جعل قوله - تعالىٰ -: ﴿إِنَ رَبَّكُمُ ٱللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ في سِسَنَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ ۗ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ ۗ تَبَارَكَ ٱللّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥] دليلًا علىٰ مخلوقاته التي يعرف بها.

#### ووجه الدلالة:

١ - أن فيها من آيات الله الدالة على الله:

أ- أن الله خلق هذه المخلوقات العظيمة في ستة أيام، ولو شاء لخلقها للحظة واحدة، ولكنه ربط المسببات بأسبابها؛ كما تقتضيه حكمته.

ب- أنه استوى على العرش؛ أي: علا عليه علوًا خاصًا به؛ كما يليق بجلاله وعظمته، وهذا كمال الملك والسلطان.

ت- أنه يغشي الليل النهار؛ فكأنَّ الليل ثوب يسدل على ضوء النهار؛
 فغطمه.

. ث- أنه جعل الشمس والقمر والنجوم مذللات بأمره -جَلَّ سلطانه-، يأمرهن بما يشاء من مصالح العباد. ج- عموم ملكه وتمام سلطانه؛ حيث كان الخلق والأمر له لا لغيره.

ح- عموم ربوبيته للعالمين كلهم.

٢- استدل الله وَعَلَّلًا بهذه الآيات علىٰ أنه مستحق العبادة؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخِلْقُ وَٱلْأَمْنُ ﴾ [الأعراف: ٥٥]؛ فالخلق يجب أن يعبدوه وفق أمره في التشريع، والتحليل، والتحريم.

والرب هو المعبود بحق، والدليل قوله تعالىٰ: ﴿ يَآ أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّمُ تَتَقُونَ ۚ أَلَذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاءَ لِلَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّمُ تَتَقُونَ ۚ أَلَذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ الشَّمَاءَ مَآ عَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ أَفَلَا تَجْعَلُواْ بِلَهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ بَالنَّمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١-٢٢].

ولذلك نقل المصنف في (ثلاثة أصول) قول الإمام ابن كثير: «الخالق لهذه الأشياء هو المستحق للعبادة».

قال مقيده أبو أسامة الهلالي - كان الله له -: جمع الله تعالى في هذا النداء الكريم إلى الناس كلهم موجبات العبودية؛ فهو ربهم الذي خلقهم والذين من قبلهم، وهو ربهم الذي يرزقهم، ربهم الذي تفرد بالخلق والرزق؛ فوجب أن يتفرد بالعبودية، ودونك التفصيل والتأصيل:

١ - الله عَالَيْهُ خالقنا؛ فهو وحده الذي يستحق العبادة.

لقد خلق الله تعالى بني آدم في أحسن تقويم، وكرمهم وفضلهم على كثير مما خلق تفضيلًا، وأراد لهم أن يكونوا في أفضل صورة مختارة من صور البشرية.. صورة العابدين لله.. المتقين له.. الذين أدوا مقتضى الربوبية الخالقة، فعبدوا الخالق وحده.

ولقد خاطب الربُّ الكريمُ الناسَ بهذا الموجب في غير موضع فقال:



﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَاكُمْ مِن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءَ ۗ وَاَنْقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْجَامُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

وبه احتج الأنبياء -صلوات الله وسلامه عليهم- كما قال تعالىٰ مخبرًا عنهم: ﴿وَاتَتَقُواْ اَلِّذِى خَلَقَكُمْ وَالْجِيلَةَ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨٤].

ب- الله هو رازقنا؛ فهو وحده الذي يستحق العبادة.

قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ مَاۤ أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطِّعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾[الذاريات: ٥٦-٥٨].

فالله وحده هو الذي يغذو العبد بالنعم؛ فينبغي على العبد أن يكون شاكرًا لأنعمه، مُقِرًّا بحكمته.

ولقد احتج الأنبياء -صلوات الله وسلامه عليهم- بهذا الموجب على أقوامهم؛ كما قال الله تعالى عن إبراهيم الخليل -عليه الصلاة والسلام-: ﴿فَأَبْنَغُواْ عِندَاللّهِ الصلاة والسلام-: ﴿فَأَبْنَغُواْ عِندَاللّهِ الرَّزْقَ وَأَعْبُدُوهُ وَأَشَكُرُواْ لَهُ ۚ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٧].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُلَشهُ: «فالعبد لابد له من رزق، وهو محتاج إلىٰ ذلك؛ فإذا طلب رزقه من الله صار عبدًا لله، فقيرًا إليه، وإذا طلبه من مخلوق صار عبدًا لذلك المخلوق، فقيرًا إليه، ولهذا كانت مسألة المخلوق محرمة في الأصل، وإنما أبيحت الضرورة.

وفي النهي عنها أحاديث كثيرة في «الصحاح» و «السنن» و «المسانيد»: كقوله وفي النهي عنها أحدكم، حتى يأتي يوم القيامة وليس في وجهه مزعة (١) من لحم» (٢).

<sup>(</sup>١) أي: قطعة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٤٧٤)، ومسلم (٠٤٠١) من حديث عبد الله بن عمر هيمينها.

وقال -أيضًا-: «لأن يأخذ أحدكم أحبله فيذهب فيحتطب، خير له من أن يسأل الناس؛ أعطوه أو منعوه »(١).

وقال: «ما أتاك من هذا المال وأنت غير سائل، ولا مستشرف، فخذه، وما لا؛ فلا تتبعه نفسك»(٢).

فَكَرِهَ أخذه مع سؤال اللسان، واستشراف القلب.

وقال في الحديث الصحيح: «من يستغن يغنه الله، ومن يستعفف يعفّه الله، ومن يتصبّر يصبره الله، وما أعطى أحدٌ عطاءً خيرًا وأوسع من الصبر »<sup>(٣)</sup>.

وأوصىٰ خواص أصحابه ألَّا يسألوا الناس شيئًا:

عن عوف بن مالك أن النبي على بايعه في طائفة، وأسرَّ إليهم كلمة خفيفة: «ألَّا تسألوا الناس شيئًا»(1).

فكان بعض أولئك النفر يسقط السوط من يد أحدهم، ولا يقول لأحد: ناولني إياه.

وقد دلت النصوص على الأمر بمسألة الخالق، والنهي عن مسألة الخلوق في غير موضع؛ كقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِذَا فَرَغَتَ فَأَنصَبُ ۞ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ﴾ [الانشراح:٧ و٨].

وقول النبي ﷺ لابن عباس: «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله»(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٤٧١) من حديث الزبير بن العوام را

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٤٧٣)، ومسلم (١٠٤٥) من حديث عمر بن الخطاب ١٠٤٥)

<sup>(</sup>٣) أُخَرِجه البخاري (١٤٦٩)، ومسلم (١٠٥٣) من حديث أبي سعيد الخدري ١٠٥٣)

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٠٤٣).

<sup>(</sup>٥) صحيح: أخرجه الترمذي (٢٥١٦)، وأحمد (١/ ٢٩٣)، وانظر تخريجه مطولًا في كتابي: «نيل الأوطار بتخريج أحاديث كتاب الأذكار» (٢/ ٨٧٥ / ١٢٦٨).



ومنه قول الخليل: ﴿فَأَبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزَقِ﴾ [العنكبوت:١٧]، ولم يقل: فابتغوا الرزق عند الله؛ لأن تقديم الظرف يشعر بالاختصاص والحصر، كأنه قال: ﴿وَسْعَلُواْ ٱللَّهَ مِن فَضًلِهِ ۗ﴾ [النساء: ٣٢].

والإنسان لابد له من حصول ما يحتاج إليه من الرزق ونحوه، ودفع ما يضره.

وكلا الأمرين شرع له أن يكون دعاؤه لله، فلا يسأل رزقه إلَّا من الله، ولا يشتكي إلَّا إليه؛ كما قال يعقوب التَّلْيُثِلُمْ: ﴿إِنَّمَا أَشْكُواْ بَثِي وَحُزْنِ ٓ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦]» (١).

ولقد ذكر الله سبحانه موجبات العبودية في فواتح سورة النحل بعد أن قرر أن العبودية سببُ إنزال الكتب وإرسال الرسل فقال التعالىٰ: ﴿ أَتَى أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ مُسْبَحَنَهُ، وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَيْكِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ، عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ أَنْ أَنْذِرُوٓاْ أَنَّهُ. لَآ إِلَـٰهَ إِلَّآ أَنَاْ فَأَتَّقُونِ ۞ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۚ ﴾ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ اللهُ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ اللَّهُ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ جِينَ تُرْيِحُونَ وَحِينَ تَتَرَحُونَ ٣﴾ وَتَعْمِلُ أَنْفَ الَكُمْ إِلَىٰ بَلَدٍ لَيْرَ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسِ ۚ إِنَ رَبِّكُمْ لَرَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴿ وَٱلْخِيلَ وَٱلْبِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَغْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ وَعَلَى ٱللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّكِيلِ وَمِنْهَا جَاَيْرٌ وَلَوْ شَاءَ لَمَدَتَكُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ ۚ هُوَ الَّذِي آَنَزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآةً ۖ لَّكُمْ مِّنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ اللهُ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ ٱلتَّمَرَتِ اللَّهُ فِي ذَلِكَ لَأَيكَةً لِقَوْمِ يَنْفَكَرُونَ اللَّوَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ۗ وَٱلنَّاجُومُ مُسَخَّرَتُ إِأَمْرِهِ ۚ إِنَ فِي ذَلِكَ لَأَيَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُون

<sup>(</sup>۱) «العبودية» (ص۸۸-۹۳) باختصار وتصرف يسيرين.

و تأمل كيف ختم الله هذه الآيات البينات بعد ذكره لأفواج مخلوقاته ونعمه:
﴿ أَفَمَن يَغَلُقُ كُمَن لَا يَغَلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ آَفَهُن يَغَلُقُ اللّهِ لَا تَحْصُوهَا ۚ إِن اللّهَ لَغَفُورُ رَحِيمُ اللّهِ لَا يَحُونُ مِن دُونِ اللّهَ لَغَفُورُ رَحِيمُ ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ وَمَا يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَغَلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُغَلِقُونَ ﴿ آَمُونَ عَيْرُ أَحْيَا أَوْ وَمَا يَشْعُرُونَ اللّهُ عَلَيْهُ مُونَ اللّهِ لَا يَغَلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُغَلِقُونَ ﴿ آَمُونَ عَيْرُ أَحْيَا أَوْ وَمَا يَشْعُرُونَ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهِ لَا يَغَلَقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُغَلِقُونَ ﴿ آَمُونَ عَيْرُ أَحْيَا أَوْ وَمَا يَشْعُرُونَ لَا يَتَا فَي مُعَالِقًا وَهُمْ اللّهِ لَا يَعْلَقُونَ اللّهِ لَا يَغْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ مُغَلِقُونَ اللّهِ لَا يَعْلَقُونَ اللّهِ لَا يَعْلَقُونَ اللّهِ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ لَكُونَ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ اللّهُ لَعَلَقُونَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ اللّهُ لَا يَعْلَونُونَ اللّهُ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ اللّهُ لَا يَعْلَقُونَ اللّهُ اللّهُ لَيْ اللّهُ اللّهُ لَا يَصْلُونَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللهُ الللهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللمُ الللهُ الللهُ الللللللللمُ اللللللمُ الللللمُ الللهُ الللللمُ

وهو تعقيب يأتي في أوانه: فيوقظ نفس العبد؛ ليتعاهد إيمانه، فإنها مهيئة للإقرار بمضمونه.. فليس هناك شيء أحق بالعبودية من الله؛ لأن العاقل يستحيل أن يسوي بين من يَخْلُق ومن لا يَخْلُق بل يُخْلَق.. فما يحتاج الأمر أكثر من تذكير، فيتضح الأمر، ويتجلى اليقين.

وكذلك ذكر رسول الله على موجبات العبودية؛ فقال: «إن الله على أمر يحيى بن زكريا -عليه الصلاة والسلام- بخمس كلمات أن يعمل بهن، وأن يأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن، وأنه كاد أن يبطئ بها.

فقال له عيسى التَكِيُّلِيُّ : إنك قد أُمِرت بخمس كلمات أن تعمل بهن، وتأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن، فأما أن تبلغهن أو أن أبلغهن.

فقال: يا أخي! إني أخشى إن سبقتني أن أعذب أو يخسف بي.

قال: فجمع يحيي بن زكريا بني إسرائيل في بيت المقدس حتى امتلأ



المسجد، فقعد على الشرف، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: إن الله أمرني بخمس كلمات: أن أعمل بهن، وآمركم أن تعملوا بهن:

أولهن: أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا، فإن مثل ذلك كمثل رجل اشترى عبدًا من خالص ماله بورق أو ذهب؛ فجعل يعمل ويؤدي غلته إلى غير سيده، فأيكم يسره أن يكون عبده كذلك، وأن الله خلقكم ورزقكم؛ فاعبدوه، ولا تشركوا به شيئًا.

وأمركم بالصلاة؛ فإن الله ينصب وجهه لوجه عبده ما لم يلتفت، فإذا صليتم؛ فلا تلتفتوا.

وأمركم بالصيام؛ فإن مثل ذلك كمثل رجل معه صرَّة من مسك في عصابة كلهم يجد ريح المسك، وإن خلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك.

وآمركم بالصدقة، فإن مثل ذلك كمثل رجل أسره العدو، فشدوا يديه إلى عنقه، وقدموه ليضربوا عنقه، وقال لهم: هل لكم أن أفتدي نفسي منكم، فجعل يفتدي نفسه منهم بالقليل والكثير حتى فك نفسه.

وأمركم بذكر الله كثيرًا، وإن مثل ذلك كمثل رجل طلبه العدو سراعًا في أثره، فأتى حصنا حصينًا، فتحصن فيه، وإن العبد أحصن ما يكون من الشيطان إذا كان في ذكر الله».

قال: وقال رسول الله على: «وأنا آمركم بخمس اللهُ أمرني بهن:الجماعة، والسمع، والطاعة، والهجرة، والجهاد في سبيل الله، فإنه من خرج عن الجماعة قيد شبر، فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه؛ إلا أن يراجع، ومن دعا بدعوى الجاهلية؛ فهو من جُثا جهنم».

قالوا: يا رسول الله! وإن صام وصلي.

فقال: «وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم، فادعوا المسلمين بأسمائهم على

ما سمَّاهم الله وَ عَبَلَكَ المسلمين المؤمنين عباد الله (١).

قال الإمام ابن كثير رَحِنَالله بعد أن ساقه تفسيرًا لمعنى قول الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ اللَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]: (هذا حديث حسن، والشاهد منه في هذه الآية قوله: «وإن الله خلقكم ورزقكم، فاعبدوه، ولا تشركوا به شيئًا»)(٢).

قال أبو أسامة الهلالي -كان الله له-: فجعل الخلق والرزق موجبات العبودية، فتدبَّرُ!

قال المصنف ﴿ عَلَمْتُهُ: «وإِذَا قِيلَ لَكَ: لأَيِّ شيءٍ خَلَقَك الله ؟ فَقُلْ: لِعبادَتِه وطاعَتِه، واتَّباعِ أمرِه، واجتِناب نَهيِهِ.

وَدَلِيلُ الْعِبَادَةِ: قُولُه تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِّحِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنَ وَرَقِوَ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ مَا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٦- مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ فَ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٦- ٥٦].

وَدَلِيلُ الطَّاعَةِ: قولُه تعالىٰ: ﴿ يَنَا يَّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوَا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ مَنْ عَنْ فَي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]؛ يعني: كتابَ اللهِ وسنَّةَ نَبيّه ﷺ ..

فيه مسائل:

الأولىٰ: قوله رَحِمُلَلْلَهُ: «وَإِذَا قِيلَ لَكَ لأَيِّ شَيْءٍ خَلَقَكَ الله ؟»؛ فيه بيان أن الله وَجُلُلُ لم يخلق السموات والأرض وما بينهما وما فيهما إلَّا بالحق؛ قال تعالىٰ:

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه الترمذي (٢٨٦٤) وغيره من حديث الحارث الأشعري الله ، انظر تخريجه مفصلًا في كتابي: «صحيح الأنباء المسند من أحاديث الأنبياء» (٢/ ٦٨٥/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) «تفسير القرآن العظيم» (١/ ٦٢).



﴿ وَخَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٢] ولم يخلقهما باطلًا.

ومن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد أدرك هذا الأمر بأدنى تفكر، فلذلك يقول أهل العلم والإيمان كما يخبر الله عنهم: ﴿إِنَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآينَتِ لِأُولِي اللَّالْبَبِ ﴿ الله عنهم الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيكمًا وَاللَّرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآينَتِ لِأُولِي اللَّائِبِ ﴿ الله وَاحْدَ مَنْ الله وَاحْد حكيم عليم يدبره، فهو يحمل دلائل الإيمان وآياته.

وإنما يدرك هذه الدلائل، ويقرأ هذه الآيات، ويرى هذه الحكمة أولو الألباب الذين لا يمرون بها دون تذكّر أو تأثّر أو تفكّر أو تدبّر، ولذلك؛ فهم يدركون -أيضًا- أن الإنسان لم يخلق عبثًا ولن يترك هملًا أو يذهب سدى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ فَعَكَلَى اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَلَا يَكُلُ اللّهُ الْمَلِكُ الْحَقُ لَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَلَا عَلَمُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ لَلْمُ إِلَيْهَ إِلَيْهَ اللّهُ المَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقال تعالىٰ: ﴿ أَيَعْسَبُ ٱلِّإِنسَانُ أَن يُتَّرَكَ سُدِّى ﴾ [القيامة: ٣٦].

الثانية: قوله رَحَمُ لَاللهُ: «فَقُلْ: لِعبَادَتِهِ»؛ فيه بيان أن العبودية سر الخلق، فالله وَلَمُ الله المحلق لعبادته، فالعبودية هي الغاية التي خُلِق لها الجنُّ، والإنس، والخلائق أجمعون، ولذلك استدل المصنف بقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

وبهذا يتبين أن هناك غاية لوجود الجن والإنس؛ من قام بها وأداها كما أُمر، فقد حقق غاية وجوده، ومن قصَّر فيها، أو نكل عنها؛ فقد أهدر غاية وجوده.



هذه الغاية التي تربط الجن والإنس هي العبودية لله: أن يكون هناك رب وعبد: رب يُعْبَدُ، وعبدٌ يَعْبُدُ.

الثالثة: قوله رَحَمُ لِللهُ: «وطاعته» فيه بيان أن تحقيق العبودية لا يتم إلَّا بطاعة الله على منهج رسول الله على منهج الله على ال

قال شيخ الإسلام رَجَمْ لِللهُ في «مجموع الفتاوى»: «والعبادة والطاعة والاستقامة ولزوم الصراط المستقيم ونحو ذلك من الأسماء مقصودها واحد، ولها أصلان: أحدهما: ألَّا يُعْبَدَ إلاَّ الله.

الثاني: ألَّا يَعْبُدَهُ إلاَّ بما أَمر وشَرع، ولا يعبده بغير ذلك من الأهواء والظنون والبدع.

ت قال تعالىٰ: ﴿ فَهَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِهِ عَلَيْعُمَلَ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

وقال تعالىٰ: ﴿ بَكَنَ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ. لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُۥ أَجْرُهُ. عِندَ رَبِّهِ. وَلَا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ١١٢].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينَا مِّمَّنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ، لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ وَأَتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥].

وذلك تحقيق الشهادتين: شهادة أن لا إله إلاّ الله، وشهادة أن محمدًا رسول الله.

ففي الأول: ألَّا نعبد إلا إياه.

وفي الثانية: أن محمدًا هو الرسول المبلِّغ عنه، فعلينا أن نصدق خبره، ونطيع أمره.

وقد بيَّن لنا ما نعبد الله به، ونهانا عن محدثات الأمور، وأخبر أنها



ضلالة (١).

وكما أننا مأمورون ألَّا نخاف إلَّا الله، ولا نتوكل إلَّا علىٰ الله، ولا نرغب إلاّ الله، ولا نرغب إلاّ الله، ولا نستعين إلاّ بالله، وألَّا تكون عبادتنا إلَّا لله، فكذلك نحن مأمورون أن نتبع الرسول الله ونطيعه، ونتأسَّىٰ به، فالحلال ما حلله، والحرام ما حرمه، والدين ما شرعه.

قال تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ مَ رَضُواْ مَا ءَاتَ لَهُ مُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللَّهُ سَيُوَّتِينَا اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ ﴾ [التوبة: ٥٩]؛ فجعل الإيتاء لله وللرسول؛ كما قال: ﴿ وَمَا ٓءَائَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا تَهَاكُمُ مَنْهُ فَأَنْهُواْ ﴾ [الحشر: ٧].

وجعل التوكل على الله وحده بقوله: ﴿وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللّهُ ﴾، ولم يقل: (ورسوله)؛ كما قال في وصف الصحابة -رضوان الله عنهم- في الآية الأخرى: ﴿الّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللّهُ وَنِعْمَ ٱلوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

ومثله قوله: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٦٤]؛ أي: حسبك وحسب المؤمنين، كما قال: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبِّدَهُ، ﴾ [الزمر: ٣٦].

ثم قال: ﴿ سَيُؤَتِينَا أَلَهُ مِن فَضَّلِهِ ، وَرَسُولُهُ ﴾ ، فجعل الإيتاء لله وللرسول، وقدم ذكر الفضل لله؛ لأن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم، وله الفضل على رسوله وعلى المؤمنين.

وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّاۤ إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ﴾، فجعل الرغبة إلىٰ الله وحده، كما في قوله: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبُ ﴿ وَإِلَا رَبِّكَ فَأَرْغَبَ ﴾ [الانشراح ٧ -٨].

<sup>(</sup>١) انظر -تفضلًا- كتابي: «البدعة وأثرها السَّيئ في الأمة»، فإنه نسيج وحده فرد في بابه، ولله الحمد والمنة على الإسلام والسنة.

والقرآن يدل علىٰ مثل هذا في غير موضع.

فجعل العبادة والخشية والتقوىٰ لله، وجعل الطاعة والمحبة لله ورسوله، كما في قول نوح التَّلْيُكُلِّ: ﴿ وَمَن يُطِعِ السَّامِ وَلَهُ وَأَلَيْهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ [نوح: ٣]، وقوله: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَغْشُ ٱللَّهَ وَيَتَّقْهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْفَآ مِرْوَنَ ﴾ [النور: ٥٢].

فالرسل أُمروا بعبادة الله وحده، والرغبة إليه، والتوكل عليه، وطاعته، والطاعة لهم، فأضلَّ الشيطان النصارى وأشباههم، فأشركوا بالله، وعصوا؛ فجعلوا يرغبون إليهم، ويتوكلون عليهم، ويسألونهم؛ معصيتهم لأمرهم، ومخالفتهم لسنتهم، وهدى الله المؤمنين المخلصين لله: أهل الصراط المستقيم، الذين عرفوا الحق واتبعوه، فلم يكونوا من المغضوب عليهم، ولا الضالين، فأخلصوا دينهم لله، وأسلموا وجوههم لله، وأنابوا إلى ربهم، وأحبوه، ورجوه، وخافوه، وسألوه، ورغبوا إليه، وفوضوا أمرهم إليه، وتوكلوا عليه، وأطاعوا رسله، وعزروهم، ووقروهم، وأحبوهم، واقتفوا آثارهم، واهتدوا بمنارهم.

فالعمل الصالح: هو الإحسان، وهو فعل الحسنات، والحسنات هي: ما أحبه الله ورسوله، وهو ما أمر الله به أمر إيجاب أو استحباب.

فما كان من البدع في الدين التي ليست في الكتاب ولا في صحيح السنة؛ فإنها -وإن قالها من قالها، وعمل بها من عمل - ليست مشروعة؛ فإن الله لا يحبها ولا رسوله، فلا تكون من الحسنات، ولا من العمل الصالح؛ كما أن مَن يعمل ما لا يجوز؛ كالفواحش، والظلم، ليس من الحسنات، ولا من العمل الصالح.

<sup>(</sup>۱) مضیٰ تخریجه (ص ۳۱).

# الثلاثة البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة

وأما قوله تعالىٰ: ﴿وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ٓ أَحَدَا ﴾ [الكهف: ١١٠]، وقوله: ﴿أَسَلَمَ وَجْهَهُ, لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٠]، فهو إخلاص الدين لله وحده.

وكان عمر بن الخطاب يقول: «اللهم اجعل عملي كله صالحًا، واجعله لوجهك خالصًا، ولا تجعل لأحد فيه شيئًا».

وقال الفضيل بن عياض في قوله تعالىٰ: ﴿لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيَّكُمْ «أخلصه وأصوبه.

قالوا: يا أبا علي! ما أخلصه وأصوبه؟

قال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا؛ لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا.

والخالص: أن يكون لله.

والصواب: أن يكون على السنة».

وذلك هو دين الإسلام الذي بعث الله به الأولين والآخرين من الرسل، وهو الدين الذي لا يقبل الله من أحد إلا إياه، وهو حقيقة العبادة لرب العالمين.

فنسأل الله العظيم أن يثبتنا عليه، ويكمله لنا ويميتنا عليه، وسائر إخواننا المسلمين.

والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم»(١).

وقال الإمام ابن قيم الجوزية رَجَمْلَاللهُ: «إذا عرف هذا: فلا يكون العبد متحققًا بالعبودية إلّا بأصلين عظيمين:

أحدها: متابعة الرسول عَلَيْقُ.

والثاني: الإخلاص للمعبود.

<sup>(</sup>۱) «العبودية» (ص٦٧-٧٠ و١٨٥-١٩٠) باختصار وتصرف.

والناس منقسمون بحسب هذين الأصلين -أيضًا- إلى أربعة أقسام: أحدهما: أهل الإخلاص للمعبود والمتابعة، وهم أهل العبودية حقيقة.

فأعمالهم كلها لله، وأقوالهم لله، وعطاؤهم لله، ومنعهم لله، وحبهم لله، وبغضهم لله، فمعاملتهم ظاهرًا وباطنًا لوجه الله وحده، لا يريدون بذلك من الناس جزاءً ولا شكورًا، ولا ابتغاء الجاه عندهم، ولا طلب المحمدة، والمنزلة في قلوبهم، ولا هربًا من ذمّهم، بل قد عدوا الناس بمنزلة أصحاب القبور، لا يملكون لهم ضرًّا ولا نفعًا، ولا موتًا ولا حياةً ولا نشورًا، فالعمل لأجل الناس، وابتغاء الجاه والمنزلة عندهم، ورجائهم للضر والنفع منهم: لا يكون من عارفٍ بهم ألبتة، بل من جاهل بشأنهم، وجاهل بربه، فمن عرف الناس أنزلهم منازلهم، ومن عرف الناس أنزلهم منازلهم، ومن عرف الله أخلص له أعماله وأقواله، وعطاءه ومنعه، وحبه وبغضه.

ولا يعامل أحدٌ الخلق دون الله إلَّا لجهله بالله وجهله بالخلق، وإلا فإذا عرف الله وعرف الناس آثر معاملة الله على معاملتهم.

وكذلك أعمالهم كلها وعبادتهم موافقة لأمر الله، ولما يحبه ويرضاه.

وهذا هو العمل الذي لا يقبل الله من عامل سواه، وهو الذي بلا عباده بالموت لأجله، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيْوَةَ لِبَلُّوكُمْ أَيُّكُمْ أَشَكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الملك: ٢].

وجعل ما على الأرض زينة لها؛ ليختبرهم أيهم أحسن عملًا، قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَـبَّلُوَهُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٧].

وهذا هو المذكور في قوله تعالىٰ: ﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِّهِۦفَلْيَعْمَلَ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُثْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِۦأَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠].

وفي قوله: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ، لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ ﴾ [النساء:

فلا يقبل الله من العمل إلا ما كان خالصًا لوجهه، على متابعة أمره، وما عدا ذلك؛ فهو مردود على عامله، يُردُّ عليه -أحوج ما هو إليه- هباءً منثورًا.

وفي حديث عائشة عن النبي على: «كل عمل ليس عليه أمرنا؛ فهو رد»(١).

وكل عمل بلا اقتداء؛ فإنه لا يزيد عامله من الله إلا بعدًا، فإن الله تعالى إنما يُعبَدُ بأمره، لا بالآراء والأهواء.

الضرب الثاني: مَن لا إخلاص له ولا متابعة، فليس عمله موافقًا للشرع، وليس هو خالصًا للمعبود؛ كأعمال المتزينين للناس المرائين لهم بما لم يشرعه الله ورسوله، وهؤلاء شرار الخلق وأمقتهم إلىٰ الله وَجُؤُلُ ، ولهم أوفر نصيب من قوله: ﴿ لَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُوا وَيُحِبُونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَهُم يَمَفَازَةٍ مِّنَ ٱلْعَدَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٨٨].

يفرحون بما أتوا من البدعة والضلالة والشرك، ويحبون أن يحمدوا باتباع السنة والإخلاص.

وهذا الضرب يكثر فيمن انحرف -من المنتسبين إلى العلم والفقر والعبادة - عن الصراط المستقيم، فإنهم يرتكبون البدع والضلالات والرياء والسمعة، ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا من الاتباع والإخلاص والعلم، فهم أهل الغضب والضلال.

الضرب الثالث: مَن هو مخلص في أعماله، لكنها على غير متابعة الأمر؛ كجهال العباد، والمنتسبين إلى طريق الزهد والفقر، وكل من عبد الله بغير أمره، واعتقد عبادته هذه قربة إلى الله فهذا حاله: كمن يظن أن سماع المكاء والتصدية قربة، وأن الخلوة التي يترك فيها الجمعة والجماعة قربة، وأن مواصلة صوم النهار

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۷۱۸).



بالليل قربة، وأن صيام يوم فطر الناس قربة، وأمثال ذلك.

الضرب الرابع: مَن أعماله على متابعة الأمر، لكنها لغير الله، كطاعة المرائين، وكالرجل يقاتل رياء وحمية وشجاعة، ويحج ليقال، ويقرأ القرآن ليقال، فهؤلاء أعمالهم ظاهرها أعمال صالحة مأمور بها، لكنها غير صالحة؛ فلا تقبل: ﴿وَمَآ أُمُرُوا إِلَّا لِيعَبُدُوا اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [البينة: ٥].

فكل أحد لم يؤمر إلا بعبادة الله بما أمر، والإخلاص له في العبادة»(١).

الرابعة: قوله رَجَمْ لِسُّهُ: «واتِّباعِ أَمْرِهِ واجْتِنابِ نَهْيِهِ»؛ فيه بيان أن للعبودية ثمارًا تدل عليها وآثارًا تعرف بها، وأن ذلك هو تقوى الله؛ كما في قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١].

لذلك فاعلم أخا الإيمان -أيدك الله بروح منه-: أن تزكية النفس لتفيض مكارم الأخلاق من عناصر بقاء الأمم عزيزة قوية.

إنَّما الأمم الأخلاق ما بقيت فإن هُم ذهبت أخلاقهم ذهبوا

لذلك؛ فأمر التزكية ذو بال؛ لأنه يؤثر على قيام المجتمع سلبًا وإيجابًا؛ لأن تزكية النفوس أصل تقوم عليه أوامر الله في النفس البشرية، فإذا طوعت هذه النفس على الخلق الكريم والسلوك القويم؛ فإنها راغبة في تعظيم شعائر الله، والتزام منهجه.

ومن أصدق من الله حديثًا، فهو القائل: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوعَ الْقَلُوبِ﴾ [الحج: ٣٢].

والأخلاق الكريمة صلب الشريعة السمحة، وجماع الدين الذي بعث الله به

<sup>(</sup>۱) «مدارج السالكين» (۱/ ۸۳–۸۵) بتصرف.

محمدًا ﷺ؛ فلابدُّ من تطبيع النفس عليها، حتى تفلح، وتقوم على أمر الله.

ولما كانت هذه الحقيقة سنة كونية شرعية، فإن جميع المرسلين دعوا أقوامهم إلى تحقيقها، والسير على هداها.

فهذا نوح -عليه الصلاة والسلام- أول رسول إلى أهل الأرض يخاطب قومه قائلًا: ﴿ كَذَّبَتْ قُومُ نُوحُ اَلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحُ أَلَا نَظُونَ ﴿ آَلِهِ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَأَطْبِعُونِ ﴿ أَلَهُ اللَّهُ وَأَطْبِعُونِ ﴿ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَىٰ رَبِ الْعَلَمِينَ أَمِينُ فَاتَتْ قُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: ١٠٥-١١٠].

وهذا هود -عليه الصلاة والسلام- ينذر قومه بالأحقاف قائلًا -كما أخبر الله عنه-: ﴿ كُذَّبَتْ عَادُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ آَ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ هُودُ أَلَا لَنَقُونَ ﴿ آَ إِنَّ الْمُرْسَلِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ آَ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ آَ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِ الْعَالَمِينَ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ آَ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِ الْعَالَمِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ آَ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْكُمْ مَعْلَدُونَ آَ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ آَ وَاللَّهُ وَأَطِيعُونِ آَ وَاللّهُ وَأَطِيعُونِ آَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَأَطِيعُونِ آَ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَعُونَ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِكُولُونُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وكذلك صالح -عليه الصلاة والسلام -: ﴿ كَذَبَتْ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ولوط -عليه الصلاة والسلام- كذلك: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا نَنْقُونَ ﴿ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهُ وَمَا أَسْتَلُكُمُ

عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۚ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ السَّا أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء عليه من أَجْرً إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء ١٦٠].

وشعيب -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ كَذَبَ أَصْحَابُ لَيْكَةُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ آَ إِذْ قَالَ لَهُمُ شُعَيَبُ أَلَا نَنَقُونَ ﴿ آَ إِنِّ لَكُمُ رَسُولُ آَمِينُ ﴿ آَ أَمِينُ ﴿ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ آَ مَا أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ مَنَ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ آَ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ آَ اللَّهُ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ ﴿ آَ مَا تُكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ ﴿ آَ وَنُوا اللَّهُ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ ﴿ آَ اللَّهُ وَلَا تَعْمُوا اللَّهُ وَلَا تَعْمُوا فِي اللَّهُ وَلِا تَعْمُوا فِي اللَّهُ وَلِا تَعْمُوا فِي اللَّهُ وَلَا عَلَيْ وَلِا لَهُ وَلَا تَعْمُوا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ مَا وَلَا مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُعْلَامِ مُنْ اللَّهُ وَلَا مَا مُعَلَّمُ وَاللَّهُ مُنْ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَا وَاللَّهُ مُنْ وَلَا مَعْمُ وَاللّهُ مَا وَاللَّهُ مَا وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُولًا مُعْمَالًا مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلَّا مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وموسىٰ -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْكِئْبِ وَٱقَامُواْ الصَّلَوٰةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصَّلِحِينَ ﴿ ﴾ وَإِذْ نَنَقْنَا ٱلْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ، ظُلَّةٌ وَظَنُّواْ أَنَهُ، وَاقْعُ إِبِهُ خُذُواْ مَا وَلِهِ لَعَلَّكُمْ نَنْقُونَ ﴾ [الأعراف:١٧٠-١٧٢].

وقول موسىٰ -عليه الصلاة والسلام- لفرعون كما أخبر تعالىٰ عنه: ﴿فَقُلْهَلَ لَكَ إِلَىٰٓ أَن تَرَكَىٰ ۞ وَأَهۡدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ ﴾ [النازعات: ١٨ -١٩].

وعيسىٰ - عليه الصلاة والسلام -: ﴿ وَلِمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبِيِّنَتِ قَالَ قَدْ جِئْتُكُمُ بِٱلْحِكْمَةِ وَلِأَبْيِنَ لَكُمُ بَغْضَ ٱلَّذِي تَخْنَلِفُونَ فِيةً فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الزخرف: ٦٣].

وقال تعالىٰ مخبرًا أيضًا عنه: ﴿وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ وَلِأُحِلَّ لَكُمُ بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْحُمُ أَوَجِثْ تُكُمْ بِعَايَةٍ مِن زَيِحَمُ فَأَتَقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [آل عمران: ٥٠].

وهذا ما سار عليه جميع المرسلين؛ كما في قوله - تعالىٰ -: ﴿ يَمَا أَيُّهُا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَٱعْمَلُواْ صَلِيطًا ۚ إِنِي بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۗ ۞ وَإِنَّ هَذِهِ ۖ أُمَّتُكُم أُمَّةً وَرَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنْقُونِ ﴾ [المؤمنون:٥١-٥٦].

وفي الجملة؛ فالتقوئ هي وصية الله لجميع خلقه من الأولين والآخرين،

وبعث بها جميع رسله -عليهم الصلاة والسلام- كما في قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا اللَّهِ اللَّهِ النساء: ١٣١].

فإن قال قائل: هذه الآيات تحض على التقوى؛ فما بال تزكية النفوس قد حشرت في معناها؟!

قلت: ألم تعلم يا عبد الله: أن تقوى الله هي تزكية النفوس شبرًا بشبر، وذراعًا بذراع؟!

إنَّ تقوىٰ الله نبع يمد النفوس بمادة تطهيرها وتزكيتها.

وإن شئت أن تسمع آيات الله التي تنتظم هذه المعاني: فقوله وَعَلَّا فَ ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَا فَلَمَ مَن زَكَّنَهَا ﴿ وَفَدْ خَابَ مَن دَسَنَهَا ﴾ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَا فَمُ مَن ذَكَنَهَا ﴿ فَا فَكُورُهَا وَتَقُونُهَا ﴿ فَا فَكُمْ أَفَا لَهُ عَلَىٰ أَن العبديزكي نفسه بتقوى الله وَعَمَّانًا .

وقوله ﷺ: ﴿فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱتَّقَيَّ ﴾ [النجم: ٣٢].

وانظر إلى قول رسول الله متدبرًا: «اللهم آت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها» (١).

#### يتضح لك:

أنَّ تزكية النفس البشرية وتنقيتها من قبائحها، وتصفيتها من أدرانها، والسمو بها إلى مكارم الأخلاق وصالحها إحدى المهمات التي بعث الله من أجلها محمدًا على فترة من الرسل، وقد نطق بذلك الكتاب الكريم والسنة المطهرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٢٢) من حديث زيد بن أرقم ١٠٠٠.

قال تعالىٰ: ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنْنِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُم مَّالَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١].

وقال -جلَّ ثناؤه-: ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ وَيُزَكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبُ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

وقال - تبارك اسمه -: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ عَنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَئِهِ، وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْجِمْعَةَ: ٢].

ومن ثمَّ؛ فلقد كانت هذه المهمة النبوية ركنًا في دعوة أبينا إبراهيم -عليه والصلاة والسلام-: ﴿رَبَّنَا لَقَبَلُ مِنَا أَ إِنَكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ اَ اَلَهُ مَلْمَيْنِ وَالصلاة والسلام-: ﴿ رَبَّنَا لَقَبَلُ مِنَا أَ إِنَكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ مَلْمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللْمُلْمُ اللللَّهُ اللللْمُ اللْمُ اللللَّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ الللللْمُ الللللَّهُ الللللَّةُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللِمُ اللللْمُ ا

وأما السنة المطهرة؛ ففيها الكثير الطيب؛ كقوله ﷺ: «إنما بعثتُ لأتمم مكارم -وفي رواية: صالح- الأخلاق»(').

<sup>(</sup>١) صحيح لغيره: أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (ص٤٢)، وأحمد في «المسند» (٢/ ٣٨١) من حديث أبي هريرة ، بإسناد حسن.

أفلا يدلُّ هذا كلُّه علىٰ أن تزكية النفوس لها دور هام في إنشاء مجتمع الخلافة الراشدة علىٰ منهاج النبوة، وأثر بارز في استئناف الحياة الإسلامية علىٰ منهاج الراشدين؟!

فإن قيل: هذا الحديث في ميدان الأخلاق فما بال تزكية النفوس؟!

قلت: أليست تزكية النفوس تكون بمكارم الأخلاق، والاستقامة على صالحها، والتمسك بمعاليها، والدعوة إلى حسنها، وترك سفسافها؟!

وإن شئت مزيد بيان؛ فاعلم أنَّ رسول الله عَلَيْ كان قدوة حسنة، يتحرك بين الناس بمكارم الأخلاق، يرونه قائمًا على إتمامها، حتى استحق أن يزكيه الله في كتابه، ويشهد له بذلك، وكفى بالله شهيدًا، فقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

وقد تنوعت عبارات أهل التفسير في تأويل هذه الآية، غير أنَّ أعدل هذه الأقوال وأصحها وأجمعها ما ذكرته أم المؤمنين عائشة بنت الصديق عيسه عندما سئلت عن خلق زوجها رسول الله على فقالت: «فإن خلق نبي الله على القرآن»(١).

ومعنى هذا: أنه على صار امتثال القرآن سجية له، وخلقاً تطبعه، فمهما أمره الله في القرآن: فعله، ومهما نهاه عنه: تركه، هذا مع ما جبله الله عليه من الخلق العظيم والسلوك القويم، فلم يُذكَر خلقٌ جميلٌ ونعتٌ محمودٌ إلَّا وكان لرسول الله الحظُّ الأوفى والقِدْحُ المُعَلَىٰ؛ لأنه على لم تكن له همة سوى الله تعالىٰ؛ فاجتمعت فيه مكارم الأخلاق التي أرسل لإتمامها، وبعث لتثبيتها.

وبهذا؛ يتبين أنَّ الخلق العظيم الذي وصف به رسول الله ﷺ هو الدين

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٤٦).

الجامع لجميع ما أمر الله به ونهى عنه مطلقًا، حتى صارت أخلاقه المبادرة إلى امتثال ما يحبه الله ويرضاه، والمسارعة إلى اجتناب ما يبغضه ويكرهه، بطيب نفس، وانشراح صدر، وهذه حقيقة التقوى، فقد كان رسول الله على أحسن الناس خلقًا، وأتقاهم لله، وأعلمهم به.

فإذا كانت تزكية النفوس بتحقيق التقوى من مهمات الرسل -عليهم الصلاة والسلام- التي بعثوا من أجلها، وقد شغلت حيِّزًا كبيرًا في دعوة رسول الله عليها؟!

إن الذي شرع الغاية لم ينسَ الوسيلة، فقد شرع الله عَنْ وسائل تزكية النفوس، وبينها رسول الله عَنْ إلى هذه الغاية.

وعند استقراء شعائر الإسلام وشرائعه كلها، وربطها بهذه الغاية: نتبين أنه ليس لتزكية النفوس أعمال خاصة من مجموع شرائع الإسلام، بل إنَّ الإسلام: عقائده، وأحكامه، وآدابه، نهايتها التقوى وتزكية النفوس: لتستقيم على أمر الله أفرادًا وجماعات.

### ودونك السان:

التوحيد -وهو قطب رحى الإيمان- تزكية للنفوس؛ لأن الاعتراف بالحق أُسُّ الفضائل وأم الأخلاق، فرأس الحكمة: معرفة الله، وعبادته، ومحبته، ومخافته.

وليس هناك حق أكبر من الله، ولا أظهر منه عند كل ذي مسكة عقل: ﴿قُلَ أَيُّ شَيْءِ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلِ ٱللَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٩].

ولهذا؛ كان الشرك بالله وَ عَالَيْ نجسًا؛ كما قال تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [التوبة: ٢٨].

والوضوء طهارة؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّرُوأً وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِ رِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨].

والغسل والتيمم طهارة؛ كما قال الله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِّ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهَّرُوا فَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوَ وَان كُنتُم مِّ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم مُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامَّهُ مُوا مَاءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ مِنَ ٱلْغَابِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ ٱللِنسَاءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَاءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ وَلَيْدِيكُم مِنْ هُمَ مَنْ مَا يُرِيدُ ٱللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ مَن حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدِيمُ مِنْ مُنَاكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيكِنْ يُرِيدُ لِيطَهِ رَكُمْ وَلِيدِيمُ مِنْ مَنْ مُعَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ لَيَا مُعَلِيكُمْ وَلِيكِنْ يُرِيدُ لِيطَهِ مِلْكُونَ كَ المَاعْدَة: ٦].

واعتزال النساء في المحيض والنفاس طهرة وزكاة؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ ۚ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعَتَزِلُواْ النِّسَآة فِى الْمَحِيضِ ۗ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ يَطْهُرَنَ ۚ فَإِذَا تَطَهَّرَنَ فَأْتُوهُمَ ۖ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ ۚ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرِينَ ﴾ يَطْهُرَنَ فَإِذَا تَطَهَّرَنَ فَأْتُوهُمَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ أَإِنَّ اللّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

ولذلك؛ جعلت أحكام الوضوء، والغسل، والتيمم، والحيض في أبواب الطهارة من كتب الفقه.

والطهارة في كلام الله ورسوله تنتظم طهارة القلب والجوارح.

أما طهارة القلوب؛ ففي قوله تعالىٰ: ﴿ ذَالِكُمْ أَطْهَرُ الْقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ [الأحزاب: ٥٣].

وأما طهارة الجوارح؛ ففي قوله تعالىٰ: ﴿وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّـمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِۦ﴾ [الأنفال: ١١].

وطهارة الجوارح مقترنة بطهارة القلوب؛ لذلك عطف على طهارة الجوارح عصمتهم من رجز الشيطان والربط على القلوب وتثبيت الأقدام: ﴿وَيُذَهِبَ عَنَكُرُ

رِجْزَ ٱلشَّيْطَنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ﴾ [الأنفال: ١١].

وبه نطق الكتاب العزيز: ﴿ وَثِيَابُكَ فَطَهِرَ ﴾ [المدثر: ٤].

والصلاة تزكية للنفوس؛ لأنها تطهر النفس والجوارح من الفحشاء والمنكر؛ قال الله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءَوَٱلْمُنكَرِ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

والزكاة طهارة وتزكية؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَالْرَاهِمُ مَكَانًا لَهُمُ مُ وَاللّهُ سَاعِينًا عَلِيهُمْ ﴾ [التوبة: ١٠٣].

والصوم تزكية؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلطِّيهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلطَّيهَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنْقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

والحج تزكية؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ آلْحَجُّ أَشَّهُ رُّمَّعُلُومَاتُ ۚ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ الْمَجَّ فَلَا رَفَكَ وَلَا فَسُوقَكَ وَلَا جِـدَالَ فِى ٱلْحَجَّ ۖ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ ۗ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُونَى وَاتَّقُونِ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

ومكارم الأخلاق تزكية، والحكم بما أنزل الله تزكية، وجميع شعائر الله تزكية. تزكية.

وعلىٰ الجملة؛ فتقوىٰ الله بتزكية النفوس هي ثمرة العبودية؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ يَـٰۤا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١].



الخامسة: قول المصنف رَخِمْلِللهُ: «وَدَلِيلُ العِبَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ مَن رَزِقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهَ هُوَ الْجِنَانَ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزِقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْجَنَّةِ وَالْقَوْةَ وَالْقَوْقَ الْمَدِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٥-٥٨]؛ أي: يوحدون».

هذا يدل علىٰ أن رأس العبودية هو التوحيد، وبه أُرسل المرسلون وبُعث النبيون، وأُنزلت الكتب وجاهد الرسولُ الكفارَ والمشركين.

إنَّ جميع الرسل -عليهم الصلاة والسلام- إنما دعوا لعبودية الله من أولهم إلى خاتمهم؛ كما أخبر الله عن نوح -عليه الصلاة والسلام-: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَقَوْمِ ٱعۡبُدُوا ٱللَّهَ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٩].

وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ۚ أَنَّ أَنْذِرَ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ۚ إِنَّ قَالَ يَنْقَوْمِ إِنِّ لَكُوْ نَذِيرٌ مُّبِينُ ۚ إَنْ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ [نوح: ١-٣].

وكذلك قال إبراهيم -عليه الصلاة والسلام- فيما أخبر الله عنه: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ اَعْبُدُوا الله عنه: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ اِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ اَعْبُدُوا الله وَاتَقُوهُ ذَالِكُ مَ خَلَدٌ لَكُمْ إِن كُنتُمَ تَعَلَمُون اللهِ لَا يَمْلِكُون لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُون لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُون لَكُمْ مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُون لَكُمْ رِزْقً فَا أَبِنَ عَبُدُون مِن دُونِ اللهِ لَا يَمْلِكُون لَكُمْ رِزْقًا فَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا يَمْلِكُون لَكُمْ رِزْقًا فَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المُلِلهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْقُلُول اللهِ اللهِ المُلْمُلْ اللهِ اللهِ المُلْمُولِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْل

وكذلك قال هود -عليه الصلاة والسلام- فيما أخبر الله عنه: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ مُ وَالَّهُ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ۚ قَالَ يَكَوَّمِ ٱغۡبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾ [الأعراف: ٦٥، هود ٥٠].

وكذلك قال صالح -عليه الصلاة والسلام- فيما أخبر الله عنه: ﴿وَإِلَىٰ تَـمُودَ أَخَاهُمْ صَـٰلِحًا ۚقَالَ يَــَقَوْمِ ٱعۡبُــُــُواۡ ٱللَّهَ﴾ [الأعراف: ٧٣، هود ٦١].

وقال تعالىٰ: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَ آلِكَ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا أَنِ أَعْبُدُواْ أَلَلَهُ ﴾ [النمل: ٤٥].

وكذلك قال شعيب -عليه الصلاة والسلام- فيما أخبر الله عنه: ﴿وَإِلَىٰ مَذَيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْـبُأٌ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُــدُواْ ٱللَّهَ﴾ [الأعراف: ٨٥، هود: ٨٤].

وكذلك قال المسيح عيسى ابن مريم -عليه الصلاة والسلام- فيما أخبر الله

عنه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَنَدًا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٥].

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللَّذِينَ قَالُواْ إِنَ اللَّهَ هُو الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ۗ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَنْ مَرْيَمَ أَبْنُ مَرْيَمَ ۗ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَنْ إِنَّهُ مَا يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَسِيحُ يَنْ إِنَّهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [المائدة: ٧٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ مَاقُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا آَمَرْتَنِي بِدِهِ آَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۚ وَكُنتُعَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ ۚ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ ۚ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ [المائدة: ١١٧].

وقال خاتم النبيين محمد ﷺ فيما أخبر الله عنه: ﴿ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ فَأَعَبُـ دُوهُ ۚ أَفَلَاتَذَكَّرُونَ ﴾ [يونس: ٣].

وبالعبودية أرسل الله جميع الرسل -عليهم الصلاة والسلام-؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَالْجَتَ نِبُواْ الطَّعْفُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالَةُ ﴾ [النحل: ٣٦].

وقال تعالىٰ: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَـٰكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلَّآ أَنَّا فَآعَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

وخاطب الله المرسلين قائلًا: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ الْمَّاكُمُ أُمَّةُ وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمُ فَا عَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٩٢].

كما قال في الآية الأخرى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَالِحًا ۗ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۖ ﴿ ۚ وَإِنَّ هَاذِهِ ۗ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ﴾ [المؤمنون: ٥١-٥٢].

السادسة: قول المصنف رَحَمُلَسَّهُ: «وَدَلِيلُ الطَّاعَةِ قَولُهُ تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ السَاعَةِ قَولُهُ تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ السَّاعَ اللهِ عَوْا اللهُ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعَنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [الأنفال: ٢٠]».

# فيه فوائد زوائد تدل على مراد المصنف كَ لَاللهُ:

١ - أنَّ الله ورسوله يطاعان استقلالًا؛ ولذلك أفرد الله له طاعة، ولرسوله طاعة.

٢- أن طاعة الله لا تكون إلا بطاعة رسول الله ﷺ؛ لذلك قرن بين طاعته وطاعة رسوله: ﴿مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].

 ٤- هذه الآية تقضي على نظرية الإمام المعصوم عند الروافض، وما يتبع ذلك من كون الإمامة ركنًا من أركان الدين، وذلك من وجوه كثيرة نذكر منها أربعة:

وأما ولي الأمر؛ فليس بمعصوم؛ فقد يأمر بمعصية الله، فلا يطاع إلا في طاعة الله، ولو كان ولي الأمر معصومًا، أو عصمته من عصمة الرسول على الأمر للرسول على طاعة.

ثانيًا: قوله تعالىٰ: ﴿ فَإِن لَنَزَعَنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾؛ هذا كقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا اَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمْ مُنَ إِلَى اللّهِ ﴾ [الشورى: ١٠]؛ لأن الكتاب والسنة فيهما الفصل في جميع المسائل الخلافية، إما بصريحهما، أو عمومهما، أو إيماء، أو تنبيه، أو مفهوم، أو عموم معنىٰ يقاس عليه ما أشبهه؛ ولأن كتاب الله وسنة رسوله عليه

عليهمًا بناء الدين.

ولذلك؛ لم يقل الله ﷺ والله أعلم-: (وردوه إلى أولي الأمر منكم)، وفي ذلك يروى أثر عن مسلمة بن عبد الملك، فقد قال لأبي حازم -أحد علماء السلف الصالح-: «ألستم قد أُمرتم بطاعتنا بقوله: ﴿وَأُولِي ٱلْأَمْرِمِنكُمْ ﴾.

فقال له أبو حازم: «أليس قد نزعت الطاعة عنكم إذا خالفتم الحق؛ بقوله: ﴿ فَإِن نَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ ﴾؛ أي: القرآن، ﴿ وَٱلرَّسُولِ ﴾؛ أي: في حياته، وإلى أحاديثه بعد وفاته ».

فعلم بذلك: أن ولي الأمر يمكن أن يخالف الحقُّ؛ فلذلك نزعت الطاعة عنه عندما يقع في مخالفة الحقّ، وهذا يعني: أنه لا عصمة لولي الأمر.

ثالثاً: الإطلاق في طاعة أولي الأمر مقيدة بعشرات الأحاديث كقوله على الله الم يأمر بمعصية (١).

وقوله ﷺ: «إنما الطاعة في المعروف» (٢).

وقوله ﷺ: «لا طاعة في معصية الله»(٣).

وسبب نزول هذه الآية: أنها نزلت في عبد الله بن حذافة وأصحابه في القصة المعروفة (1) وهذا دليل آخر على أنها مقيدة في المعروف وليس على إطلاقها، كما هو مقرر عند الأصوليين أن السياق والسباق من المقيدات، وهذا يدل على أن ولي الأمر ليس بمعصوم.

<sup>(</sup>١) البخاري (١٢٩٥٥)، ومسلم (١٨٣٩) من حديث عبد الله بن عمر هيسنها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧١٤٥)، ومسلم (١٨٤٠) من حديث علي بن أبي طالب ١٠٤٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه أحمد (٤٢٦/٤)، والطيالسي (٨٥٠)، والبزار في «مسنده» (٣٥٩٩) وهو صحيح له شواهد عن جماعة من الصحابة ﷺ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٤٥٨٤)، ومسلم (١٨٣٤) من حديث عبد الله بن عباس ﷺ.

رابعًا: ومربط الفرس وقطب الرحى -كما يقولون- هو قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَنَا اللَّهُ وَاللَّهُ فَي مسائل الخلاف والنزاع، وذلك من وجهين مهمين:

أ- أن الله أمر بالرد إليه -أي: إلىٰ كتابه- وإلىٰ رسوله -أي: إلىٰ سنته-، فالعصمة من الخلاف والاختلاف في كتاب الله وسنة رسوله على كما قال على في حجة الوداع من حديث عبد الله بن عباس عيسه مرفوعًا: «تركت فيكم أمرين، لن تضلوا ما تمسكتم بهما: كتاب الله، وسنتي» (١)، ولم يأمر الله بالرد إلىٰ أولي الأمر؛ لأنهم ليسوا بمعصومين، هذا أولًا؛ ولأن النزاع قد يكون معهم ثانيًا.

ب- أنَّ (الحَكَمَ) لا يجوز أن ينازعه أحد؛ أو يخالفه شخص، وإلا لما كان حكمًا؛ ولذلك أمر بالرد إلى الكتاب والسنة، فهما (الحَكَمُ الفصْلُ) ولو كان وَلِيُّ الأَمرِ (حَكمًا) لرُدَّ إليه في مواطن النزاع، فلمَّا لم يقل ذلك: تبين أن أولي الأمر ليسوا (حَكمًا) في مواطن الخلاف، فنُزعت عنهم العصمة.

وإذا بطل القول بعصمة أولي الأمر -وهم: الاثنا عشر عند الشيعة الروافض-؛ فإنه يسقط القول بالإمامة المزعومة لآل البيت الأطهار جملة وتفصيلًا، ويظهر بذلك صحة خلافة الخلفاء الراشدين الذين سبقوا عليًا في في الخلافة، ويكون تأخر علي في عن مطالبته في ذلك ليس جبنًا ولا خوفًا، وإنما لاعتقاده بصحة خلافة من تقدمه، وأنه لا يقدَّم عليهم، فقد خطب على منبر

<sup>(</sup>۱) صحيح لغيره: أخرجه الحاكم (۱/ ٩٣)، وابن نصر في «السنة» (ص ٢١)، والبيهقي في «السنن الكبرئ» (١/ ١١٤)، و «دلائل النبوة» (٥/ ٤٤٩)، وابن حزم في «الإحكام» (٦ / ٨٢).

الكوفة، فقال: «لا يفضلني أحد على أبي بكر وعمر؛ إلا جلدته حدَّ المفتري»(١).

وهذا واضح بَيِّنٌ لا لبس فيه، ولا خفاء يعتريه، ولا غموض يأتيه، لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

وَدَلِيلُ النَّهْيِ عن الشِّرْكِ قَوْلُه تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ ء وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨ و ١١٦].

وقوله تعالىٰ: ﴿مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُ ۖ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائدة: ٧٧].

#### فيه مسائل:

الأولى: قوله رَحِمْلَللهُ: «وِإِذَا قِيلَ لَكَ: أَيُّ شَيء أَمَرَك اللهُ بِهِ، وَنهاكَ عَنه» يفيد أَنَّ حكمة العلي العظيم أن يكون الإنسان مكلفًا مختارًا: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلُهَا وَأَشَّفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَنُ لَي إِنَّهُ كَانَ طَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧٢].

ولما كان التكليف يستلزم طريقين؛ ليتم الاختيار: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ ﴾ [البلد: ١]، ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٣]؛ فقد أمر الله العبدَ ونهاه، فأمَرَهُ بـ (افعل)، ونهاه بـ (لا تفعل).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٢١٩)، وعبد الله بن أحمد في «زوائد الفضائل» (٤٩) وغيرهم، وصححه شيخ الإسلام ابن تيمية.



وهذا واضح جلي في قصة الأبوين: آدم وحواء -عليهما الصلاة السلام-؛ فقد أمرهما الله بالسكنى في الجنة، وتناوُل ما شاءا منها رغدًا، ونهاهما عن الاقتراب من شجرة الابتلاء: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا نُقَرَابًا هَلَاهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُوناً مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥].

وكان ذلك سنة الله وَعَجَلَاً في ذرية آدم -عليه الصلاة والسلام-؛ فابتلاهم بالأوامر والنواهي.

الثانية: تنبيهه على أهمية العلم بالمقاصد الشرعية.

إن المسلم يتلقى التكاليف الشرعية بقناعة بأهميتها، وبيقين بأحقيتها، ويطبقها ويطبقها وهو مملوء الثقة بخيريتها، وإنَّ الذي شرعها هو العالم بالإنسان، الخبير بما يصلحه: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

إلا أنَّ ذلك لا يمنع من التماس الحكمة من تشريعها، ومعرفة العلة التي يدور عليها الحكم؛ لأن ذلك يستلزم سلامة التطبيق العملي للتكاليف الشرعية.

والأعمال الشرعية ليست مقصودة لذاتها، وإنما قصد بها أمور أخرى هي معانيها، والمصالح التي شرعت لأجلها: ﴿ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَا لَكُو مِن شَعَتَ بِرِ ٱللّهِ لَكُو فِيهَا خَيْرٌ أَفَاذَكُو أَسْمَ ٱللّهِ عَلَيْهَا صَوَآفَ أَفَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ اللّهَ غَيْرُ فَأَوْلَا مِنْهَا لَكُو لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ اللّهَ لَوْبُكُ اللّهَ لَحُومُهَا وَلا دِمَا وَلَهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ لَحُومُهَا وَلا دِمَا وَلَهُمَا اللّهَ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ وَلَيْكِن يَنَالُهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِيرِ اللّهِ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِيرِ اللّهِ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِيرِ اللّهِ اللّهِ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِيرِ اللّهِ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِيرِ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِيرِ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو وَبَشِيرِ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو اللّهِ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْ مَا هَدَى كُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى كُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَى اللّهُ اللّهُ

ومن هنا نجد أنَّ كثيرًا من الأحكام الشرعية جاءت معلَّلة، ووردت مقرونة بذكر الحكمة من تشريعها، وفي سائر المجالات؛ في الصلاة، والصوم، والزكاة، والحج، والقصاص، وغير ذلك كثير.

فالشريعة إذن ليست تعبدية تحكمية: تحلِّل وتحرِّم دون مقاصد من وراء أمرها ونهيها وحظرها وإباحتها.

إن أحكام الشريعة الإسلامية في جملتها معللة عند جماهير العلماء، ولها مقاصد في كل ما شرعته.

قال الإمام الشاطبي رَجَمْ لَسَّهُ: «إذن ثبت أنَّ الشارع قد قصد بالتشريع إقامة المصالح الأخروية والدنيوية، وذلك على وجه لا يختل لها به نظام، لا بحسب الكل ولا بحسب الجزء، وسواء في ذلك ما كان قبيل الضروريات أو الحاجيات أو التحسينات...

فلابدَّ أن يكون وصفها على ذلك الوجه أبديًّا وكليًّا وعامًّا في جميع أنواع التكاليف والمكلفين وجميع الأحوال، وكذلك وجدنا الأمر فيها والحمد لله "(١).

وقال الإمام ابن قيم الجوزية رَحَمُلَسُّهُ: «إنَّ الشريعة مبناها وأساسها علىٰ الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها، ورحمة كلها؛ ومصالح كلها، وحكمة كلها؛ فكل مسألة خرجت عن العدل إلىٰ الجور، وعن الرحمة إلىٰ ضدها، وعن المصلحة إلىٰ المفسدة، وعن الحكمة إلىٰ العبث، فليست من الشريعة، وإن دخلت فيها بالتأويل»(٢).

الثالثة: إنَّ قضية الحكم والشريعة والتقاضي ينبغي أن تكون لله وحده، لا للأهواء المتقلبة، أو المصالح المضطربة، أو للعرف الذي يصطلح عليه جيل أو أجيال، ولا يرجع إلىٰ أصل ثابت في شرع الله، وهذا من المعلوم ضرورة في مسائل الإيمان؛ لأنه يقوم علىٰ جملة اعتبارات منها:

<sup>(</sup>۱) «المو افقات» (۲/ ۳۷ - ط دراز).

<sup>(</sup>٢) «إعلام الموقعين» (٣/ ١٤ -ط المكتبة العصرية).



### ١- أنها تنبني على الإقرار بربوبية الله:

فهو الخالق الذي خلق كل شيء، وله ملك السموات والأرض وما بينهما: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارِكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

وهو الرازق؛ فهل يملك أحد أن يرزق نفسه أو غيره: ﴿ مَاۤ أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِوَمَاۤ أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِوَمَاۤ أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [الذاريات:٥٧-٥٨].

وهذا يقتضي الحكم أن يكون له وحده لا شريك له؛ لأن موجبات العبودية -أعني: الخلق والرزق- تستلزم أن يعبد الله وحده، ومن ذلك أن يكون الحكم لله وحده: ﴿إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلَّا لِللَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوۤ أَ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ﴾ [يوسف: ٤٠].

## ٢ - الأفضلية المقطوع بها لدين الله على قوانين البشر:

هذه الأفضلية التي يشير إليها قوله تعالىٰ: ﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبَغُونَ ۚ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

٣- من المعلوم بداهة لذوي العقول السليمة وأولي الفطر المستقيمة: أنَّ الصنعة لا تجعل لنفسها بنفسها قانونًا تسير عليه، وتتحرك إليه، وإنما الذي يضع لها ما لها هو صانعها الذي ابتدعها وأبدعها؛ ولذلك؛ فمن الجهل: أن يتصور الإنسان أنه بمقدوره أن يجعل لنفسه سننًا يسير عليها لا تحيد، ولا يأتيها النقص من أطرافها، أو يتولد الخلل من أنصافها، أو لا يكون العجز من أكبر أوصافها، ومن ذلك؛ فلابد من الرجوع إلى شرع الله الذي خلق الإنسان، ويعلم ما يصلح الإنسان، وما يصلح عليه حاله: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ اللَّيِيرُ ﴾ [الملك: ١٤].

٤ - من قدَّرَ الشريعة حقَّ قَدْرِها عَلِمَ أنَّ مبناها على الحكم ومصالح العباد في الدنيا والآخرة؛ فهي عدل الله بين عباده، ورحمته في خلقه؛ فمن استقام عليها نال حياة القلوب، وظفر بِقُرَّةِ العيون، واعتصم بالعروة الوثقىٰ؛ لأنها العصمة من الله عليه العصمة من الله عليه العصمة من الله عليه العصمة الله عليه العليه العليه العصمة الله عليه العليه ا

كلِّ شر، والسبب في كلِّ خير، وكلِّ نقص في العالم؛ فسببه من إضاعتها.

وعجبي لا ينقضي من قوم هم من جلدتنا، ويتكلمون بألسنتنا، لا يرون تمام الترقي إلا في العيش على فتات موائد الكفار وعبدة الأصنام؛ لظنهم أنهم بلغوا الغاية القصوى في التمدن والترقي، وتناسى هؤلاء أنَّ هؤلاء الكفار قصروا نظرهم على الدنيا؛ فهي أكبر همهم، ومبلغ علمهم: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ثَلْ مِرَافِي الدنيا؛ فهي أكبر همهم، ومبلغ علمهم: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ثَلْ مِرَافِي اللهِ مَنْ اللَّهِ مَنِ ٱلْآخِرَةِ هُرَعَ فِلُونَ ﴾ [الروم: ٢-٧].

هؤلاء يؤذون أنفسهم وأمتهم؛ لأنهم بدَّلوا نعمة الله نكرًا، وأحلوا قومهم أخس المنازل؛ فينبغي الأخذ على أيديهم بالتي هي أحسن للتي هي أقوم: ﴿ إِنَّ هَاذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴿ [الإسراء: ٩]، فأي الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓ الْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَتَهِكَ لَهُمُ الْأَمَنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢].

إنَّ الله ﷺ لم يحوجنا إلىٰ شيء من الكتب الإلهية السابقة، بل نَحَلَنا كتابًا مفصلًا لكل شيء علىٰ علم من الله -تبارك وتعالىٰ - فكيف يحوجنا إلىٰ شيء من قوانين البشر وأوضاعهم وأحوالهم وسياساتهم؟! حاشىٰ لله ومعاذ الله!

وهذا من كمال أمة الإسلام وفضلها على مَن قبلها مِن الأمم؛ فإنها لكمال نبيها وكمال شريعتها لا تحتاج إلى أمر خارج عن كتاب الله وسنة رسوله على فهما عصمة الناس، وقوام العالم، وقطب السعادة في الدنيا والآخرة... فهل من مُدَّكر؟!

٥- التبست مسألة الحكم على كثير من الحزبيين والحركيين؛ فجعلوها أصل الإيمان وتفسير كلمة التوحيد؛ فمن تركها نقض إيمانه، وتلاشى إسلامه.

وهؤلاء القوم انقلبت لديهم الوسائل غايات، وصارت الغايات من الأمور الخلافيات؛ فإن مسألة الحكم وسيلة؛ لإقامة العبودية لله وحده لا شريك له في دنيا

الناس، وهم جعلوها غاية، وقلبوها هدفًا، بل كثير من غلاة دعاتهم جعلها قسيمًا رابعًا لأقسام التوحيد، وسماه: (توحيد الحاكمية) وهو تقسيم محدث مبتدع؛ لأنه تقسيم سياسي لا اصطلاحي.

ومسألة الحكم لله من لُباب العقيدة السلفية، لكنها متجاذبة بين توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية، فإن نظرنا إليها من جهة تعلَّقها بأفعال الرب -تبارك وتعالىٰ-: فهي من توحيد الربوبية، وإن نظرنا إليها من جهة تعلقها بأفعال العبد واستجابته لله؛ فهي من توحيد الإلهية، والله أعلىٰ وأعلم.

الرابعة: ولذلك قال المصنف رَحَمُ لِللهُ: «فَقُلْ: أَمَرَني بالتَّوحيدِ وَنَهاني عن الشَّرْكِ»؛ ليعلم المكلفين أنَّ أعظم الأوامر وأعلاها: (التوحيد)، وأشد المناهي وأغلظها: (الشرك)، وأن كل معروف تبع للتوحيد وفرع عليه، وكل منكر تبع للشرك وفرع من فروعه كل بحسبه.

الخامسة: ثم استدل المصنف رَحِمُلَللهُ على الأمر بالتوحيد بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْدَ وَيَتْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمْ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠].

### ووجه دلالة الآية على التوحيد:

أنَّ العدل هو التوحيد، والإحسان، هو: أن تعبد الله كأنك تراه؛ فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك.

وهذا أسمىٰ مقامات الدين، وأرقىٰ منازل اليقين.

والعبودية لرب العالمين غاية كمال المتقين، ونهاية شرف المخلصين، فقد جعل الله على الله العبودية وصف أكمل خلقه، وأقربهم إليه، فقال تعالى عن المسيح عيسى بن مريم -عليه الصلاة والسلام- الذي ادعت النصارى الحيارى فيه

الإلهية والنبوة:

﴿ يَتَأَهَّلُ ٱلْكَتَّ الْمَالِكِ اللَّهُ وَكَلِمَتُهُ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْقَلُهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنَّهُ فَعَامِنُواْ بِاللَّهِ وَكُلِمَتُهُ وَأَلْقَلُهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنَّهُ فَعَامِنُواْ بِاللَّهِ وَكُلْمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَحِدُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَقُولُواْ ثَلَاتُهُ أَانتَهُواْ خَيْرًا لَكُ مُ أَيْمًا ٱللَّهُ إِللَّهِ وَحِدُ اللَّهُ اللَّهُ وَحِدُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُولَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكُلُلُ اللَّهُ وَحِيلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَحِيلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَحَيلًا اللَّالَ اللَّهُ وَكُلُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكُلُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكُولُولُ وَمَن يَسْتَنَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّالِمُ الللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّلْمُ الل

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَمَا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَهَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴿ وَقَالُوٓا عَالِهَ تُبَنَا خَيْرُ أَمَّر هُو مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۚ بَلَ هُرۡ قَوْمُ خَصِمُونَ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَا عَبَدُّ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَةٍ يِلَ ﴾ [الزحرف:٥٧-٥٩].

وبها افتتح المسيح -عليه الصلاة والسلام- كلامه وهو في المهد، فقال تعالىٰ: ﴿ قَالَ إِنِّي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَىٰنِيَ ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٣٠].

فانظر -رحمك الله- كيف جعل غايته العبودية لا الإلهية؛ كما يقول أعداء الله النصارئ.

ووصف الله أكرم خلقه عليه، وأقربهم منزلة وأعلاهم، وأقربهم نزلًا إليه محمدًا على العبودية في أشرف مقاماته، وأكمل حالاته:

فقال في حال الإسراء: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ - لَيْلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْمُحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَكَرُكْنَا حَوَّلُهُ لِلْإِيدُ مِنْ ءَايَنْيِنَا ۚ إِنَّهُ مُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١].

وقال في حالة النصر: ﴿ وَاعَلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرِّنَى وَٱلْمِتَهَى وَٱلْمَسَكِمِينِ وَٱبِّنِ ٱلسَّبِيلِ إِن كُنْتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرِّقَانِ يَوْمَ ٱلْنَقَى ٱلْجَمْعَانِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيثُ ﴾ [الأنفال: ٤١].

(48)

وقال في حال العصمة والكفاية والرعاية: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ [الزمر: ٣٦].

وقال في حال الصلاة والسجود والقرب إلى الله: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ ۚ عَبْدًا إِذَا صَلَّةَ ﴾ إلىٰ قوله: ﴿ كَلَّا لَا نُطِعْهُ وَٱسْجُدُ وَٱقْتَرِب ﴾ [العلق: ٩-١٩].

وقال في مقام الإيحاء: ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى ﴾ [النجم: ١٠].

وقال في مقام إنزال الكتاب عليه: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى ٓ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجًا ﴾ [الكهف: ١].

وقال أيضًا: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ۚ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١].

وقال أيضًا: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٤ ءَايَتِ بَيِنَتِ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلتُّورِ \* وَإِنَّ ٱللَّهَ بِكُوْ لَرَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴾ [الحديد: ٩].

وقال في مقام الدعوة: ﴿ وَأَنَّهُ مَلَا قَامَ عَبَدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ [الجن:

وقال في مقام التحدي: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ۦ﴾ [البقرة: ٢٣].

وبالعبودية وصف الرسول الله في خميع أحواله وأفعاله:

عن عائشة والنبي النبي الله النبي الله العبد، وأجلس كما يأكل العبد، وأجلس كما يجلس العبد، فإنما أنا عبد» (١).

وعن عائشة ﴿ يَشْفُ : «أَنَّ نبي الله عَلَيْ كان يقوم من الليل حتى تتفطر قدماه».

<sup>(</sup>١) أخرجه البغوي في «شرح السنة» (٢٨٣٩)، وأبو الشيخ في «أخلاق النبي» (ص٢٠)، وصححه بشواهده شيخنا الألباني رَجَمُلَلْلهُ في «الصحيحة» (٥٤٤).

فقالت عائشة: لم تصنع ذلك يا رسول الله وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟

قال: «أفلا أحب أن أكون عبدًا شكورًا».

فلمَّا كثر لحمه صلى جالسًا، فإذا أراد أن يركع قام، فقرأ، ثم ركع(١).

وأمرنا رسول الله ﷺ أن نصفه بالعبودية، ولا نتجاوز هذا المقام؛ لئلا تزل أقدام، وتضل أفهام.

عن ابن عباس وينف سمع عمر الله يقول على المنبر: سمعت النبي الله يقول: «لا تطروني؛ كما أطرت النصارى ابن مريم؛ فإنما أنا عبد؛ فقولوا: عبد الله ورسوله» (٢).

وفي هذا المقام حلَّت رحال النَّبيين -عليهم الصلاة والسلام- وأناخت ركائب المرسلين من أولهم إلى خاتمهم.

قال تعالىٰ عن نوح -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ وَ اللَّهِ وَالسلام -: ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ وَ كَالَ عَبْدًا شَكُورًا ﴾ [الإسراء: ٣].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَٱذْكُرْعَبْدَنَّا أَيُوبَ ﴾ [ص: ٤١].

وقال: ﴿ وَأَذَكُرْ عِبْدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِ ﴾ [ص: ٥٥].

وبها أيضًا وصف الله داود وسليمان ويوسف وهارون وإسماعيل وإلياس وكل والمرسلين: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِئْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٧١].

وبذلك وصف ملائكته فقال سبحانه: ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَمَنْ عِندَهُۥ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۱۳۰) ومسلم (۲۸۲۰)، وفي الباب عن المغيرة بن شعبة الله عند البخاري (۱۱۳۰)، ومسلم (۲۸۱۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٤٤٥).



لَايَسْتَكَمِّرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَخْسِرُونَ اللَّ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ (١) [الأنبياء:

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ، يَسْجُدُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦].

ونعت صفوة خلقه بالعبودية له؛ فقال تعالىٰ: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ اللَّهِ مَا لَا اللهِ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَكَمًا ﴾ [الفرقان: ٦٣].

وقال أيضًا: ﴿ عَيْنَا يَشَرَبُ بِهَا عِبَادُ أَلَّهِ يَفُخِرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾ [الإنسان: ٦].

وحسبك أنَّ الرسول عَلَيُ جعل إحسان العبودية أعلىٰ مراتب الدين، فقال في حديث جبريل الطويل وقد سأله عن الإحسان:

«أن تعبد الله كأنك تراه؛ فإن لم تكن تراه فإنه يراك»(٢).

السادسة: ثم استدل المصنف رَحَمْلَاللهُ على النهي عن الشرك بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَ ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِأَللَّهِ ﴾.

<sup>(</sup>۱) قال ابن قيم الجوزية في «مدارج السالكين» (١٠٢/١): «وهذا يُبيِّن أنَّ الوَقفَ التام في سورة الأنبياء ﴿وَلَهُ, مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ هَاهُنا، ثم يبتدئ ﴿وَمَنْ عِندَهُ, لَايسَتَكُمْ وُن عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَلَا يَفْتُرُونَ ﴾ فهما جملتان مستقلتان؛ أي: عبادتِه وَلا يستخسرون في الأرض عبيدًا أو ملكًا، ثمَّ استأنف جملة أخرى، فقال: ﴿وَمَنْ عِندَهُ لَا يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عَبَادَتِهِ عَبَادَتِهِ عَبَادَتِهِ وَاستحسرون، فيعيون وينقطعون -يقال: حسر واستحسر، إذا تعب وأعيا-، بل عبادتهم وتسبيحهم كالنَّفسِ لبني آدم.

فالأول: وصف لعبيد ربوبيته.

والثاني: وصف لعبيد إلهيته».

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۸).



وقد حرم الله الشرك وغلظه، وبين أنه أكبر الكبائر.

قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءٌ وَمَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءٌ وَمَن يُشْرِكَ بِهِ وَاللّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ٤٨]. وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءٌ وَمَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلَا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١١٦]. وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّهُ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ وَمَا لِظَالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائدة: ٢٧]. وقال تعالىٰ: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنّهَا خَرَّ مِن السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِقٍ ﴾ [الحج: ٣١]. وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى النِينَ مِن قَبْلِكَ لَبِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن تَبْلِكَ لَبِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن تَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن اللّهُ مِن اللّهُ الْمَاكِونَ مِن اللّهُ الْمَاكِونَ مَن اللّهُ مَا الزَمْودِ وَاللّهُ الْمَالُونُ اللّهُ الْمَاكُونَ مَن اللّهُ وَلَلْهُ اللّهُ الللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

عن أبي هريرة عن النبي عن النبي قال: «اجتنبوا السبع الموبقات» (١)، قالوا: يا رسول الله! وما هن؟ قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف (٢)، وقذف المحصنات المعافلات (٣) » (١).

عن أبى بكرة ه قال: قال على «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر (ثلاثًا)؟»، قالوا:

<sup>(</sup>۱) الكبائر المهلكات، وهي أكثر من المذكورات، ومن تتبع القرآن والسنة وجدها كذلك، وانظر -تفضلًا- كتابي: «غيث النفع شرح حديث اجتنبوا الموبقات السبع» يسَّر الله نشره علىٰ خير وبركة.

<sup>(</sup>٢) الفرار من المعركة عند التقاء الجمعين، والتحام الجيشين: المسلم والكافر غير متحرف لقتال أو متحيز لفئة مؤمنة.

<sup>(</sup>٣) الحرائر العفيفات الغافلات عن الفواحش، ولا يختص بالمتزوجات بل حكم الأبكار كذلك، وقذف الرجال كذلك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٧٦٦) ومسلم (٨٩).



بلىٰ يا رسول الله!. قال: «الإشراك بالله، وعقوق الوالدين» وجلس وكان متكئاً (١) فقال: «ألا وقول الزور». قال: فما زال يكررها حتىٰ قلنا: ليته سكت (٢).

عن عبد الله بن مسعود على قال: سألت رسول الله على: أيُّ الذنب عند الله أكبر؟ قال: «أن تجعل لله ندًّا وهو خلقك». قلت: ثم أي؟ قال: «ثم أن تقتل ولدك خشية أن يطعم (٣) معك». قلت: ثم أي؟ قال: «أن تزاني (١) حليلة (٥) جارك (١).

عن أبي الدرداء والله قال: أوصاني خليلي والله أن: «لا تشرك بالله شيئًا وإن قطعت وحرقت، ولا تترك صلاة مكتوبة متعمدًا؛ فمن تركها متعمدًا؛ فقد برئت

<sup>(</sup>١) مضطجعًا.

<sup>(</sup>٣) يأكل.

<sup>(</sup>٤) تزني بها برضاها.

<sup>(</sup>٥) زوجته، وسميت بذلك، لأنها تَحِلُّ له، أو تَحُلُّ معه، ويَحُلُّ معها.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٤٧٦١)، ومسلم (٨٦).

<sup>(</sup>٧) هو أن يحبس نفسه على اليمين الكاذبة غير مبال بها.

<sup>(</sup>٨) حسن: أخرجه أحمد (٢/ ٣٦١-٣٦٢) بإسناد حسن.

منه الذِّمَّة، ولا تشرب الخمر؛ فإنها مفتاح كلِّ شرٍّ»(١).

وهذه الآيات والأحاديث تدل على تغليظ الشرك، وفيها أحكام متعلقة بذلك، منها:

١- من مات وهو كافر أو مشرك أو مرتد لا يصحُّ منه التقرب بالأفعال الجميلة؛ كالصدقة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، وغيرها؛ لأن من شرط التقرب أن يكون عارفًا لمن يتقرب، والكافر ليس كذلك؛ فعمله محبط.

قال ﷺ: ﴿ وَمَن يَرْتَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَ فَيَمُتَ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتَهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فِي اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلْمُ وَاللَّهُ وَاللّ ومِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

وقال - جلَّ ثناؤه -: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَدِجَدَ ٱللَّهِ شَهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم بِٱلْكُفُرِ أُوْلَيْهِكَ حَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ وَفِي ٱلنَّارِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ [التوبة: ١٧].

وقال - تبارك اسمه -: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنَيَنَا وَلِقَاآءِ ٱلْآخِرَةِ حَبِطَتُ الْعَمَالُهُمُ هَلَ يُجْزَونَ ﴾ [الأعراف: ١٤٧].

وقال -تبارك وتعالى -: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ. وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥].

وقال خَلَا : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِٱللَّهِ ثُمَّ مَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَكَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَمُنْهُ ﴾ [محمد: ٣٤].

ولقد بلغ الخطاب الإلهي ذروته في تقرير هذه الحقيقة الشرعية، وهو يخبر عن الرسل علي شرف منزلتهم لو

<sup>(</sup>١) حسن لغيره: أخرجه ابن ماجه (٤٠٣٤) بإسناد ضعيف، وله شواهد عن معاذ، وأميمة مولاة النبي عليه أعلم. مولاة النبي الله أوفي أسانيدها مقال، لكن الحديث بمجموع ذلك حسن، والله أعلم.



أشركوا لحبط عملهم، فكيف أنتم أيها الناس؟! لكنهم لا يشركون لعلوِّ مرتبتهم؛ ولأن الردة تستحيل منهم شرعًا؛ فهم المعصومون الذين عصمهم الله: ﴿ ذَلِكَ هُدَى ٱللهِ يَهْدِى بِهِ عَن يَشَاء مِن عِبَادِهِ وَ وَلَوْ أَشِرَكُواْ لَحَيِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨].

وقال على: «إذا جمع الله الأولين والآخرين ليوم لا ريب فيه، نادى مناد: من كان قد أشرك في عمل عمله لله أحدًا، فليطلب ثوابه عنده، فإن الله أغنى الأغنياء عن الشرك»(١).

٢- الذين ماتوا على كفرهم، لكنهم عملوا بعض الأمور الحميدة لا يضيع الله ذلك عليهم، بل يجازيهم عليها في الدنيا؛ قال تعالىٰ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ اللهُ ذلك عليهم، بل يجازيهم عليها في الدنيا؛ قال تعالىٰ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) صحيح لغيره: أخرجه الترمذي (٣١٥٤)، وابن ماجه (٤٢٠٣)، وأحمد (٤/ ٢١٥) من حديث أبي سعيد أبي فضالة الأنصاري بإسناد حسن.

<sup>(</sup>٢) صار إليها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٨٠٨).

عن أبي سعيد الحدري على قال: قال على: «إذا أسلم العبد؛ فحسن إسلامه؛ كتب الله له كلَّ حسنة كان أزلفها، ومحيت عنه كل سيئة كان أزلفها، ثم كان بعد ذلك القصاص الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، والسيئة بمثلها إلا أن يتجاوز الله عنها» (١).

وعن حكيم بن حزام على قال لرسول الله على: أي رسول الله، أرأيت أمورًا كنت أتحنَّثُ بها في الجاهلية: من صدقة، أو عتاقة، أو صلة رحم: أفيها أجرٌ؟ فقال على: «أسلمت على ما أسلفت من خير»(٢).

وعن عائشة والت: يا رسول الله! ابن جدعان كان في الجاهلية يصل الرحم؛ ويطعم المساكين: فهل ذاك نافعه؟ قال: «لا إنه لم يقل يومًا: رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين» (٢).

فهذا عبد الله بن جدعان: الذي كان كثير الإطعام، حتى أنه اتخذ للضيفان جفنة يرقى إليها بسلم، لم ينفعه ذلك في الآخرة؛ لكونه مات وهو كافر جاحد بيوم البعث والنشور.

هذا هو الحق الذي تقرره الأدلة الشرعية الصحيحة الكثيرة: أن الكافر إذا أسلم نفعه عمله الصالح في الجاهلية، بخلاف إذا مات على كفره، فإنه لا ينفعه بل يحبط بكفره، ولكن يجازئ على عمله الصالح شرعًا في الدنيا، فلا تنفعه حسناته شيئًا في الآخرة، ولا يخفف عنه العذاب بسببها فضلًا عن أن ينجو منه.

فإذا علمت أيها المسلم هذه الحقائق تبين لك خطأ بعض المسلمين الذين

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه البخاري (٤١) معلقًا، ووصله النسائي (٨/ ١٠٥-٢٠١) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٤٣٦)، ومسلم (١٢٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢١٤).



يقولون -في لحظة غفلة أو جهل- إذا رأوا انحرافًا من المسلمين عن الأخلاق الحسنة والخصال الجميلة: النصارئ واليهود أفضل من هؤلاء -ويعنون الجفاة من المسلمين-.

وكذلك قول بعض المسلمين -الذين يتألون على ربهم-: والله لن يدخل مكتشف البنسلين أو مخترع الهاتف النار، يكفيه هذه الخدمة العظيمة التي قدمها للبشرية، وخفف عليها آلامها!!

ليس بأمانيكم؛ فقد قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وهؤلاء الكفار لا يقبل منهم صرف ولا عدل؛ لأنهم أذهبوا طيباتهم في الحياة؛ قال تعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَيِبَنِيْكُوْ فِي حَيَاتِكُو الدُّنيَا وَاسْتَمْنَعْتُم بِهَا فَالْمَوْمِ بِعَنْدِ الْمُونِ بِمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَعِاكُنُمْ فَشُقُونَ ﴾ [الأحقاف: ٢٠].

# الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام:

\* قال المصنف رَحَمُ لِللهُ: «الأَصْلُ الثَّاني: إذَا قيلَ لَكَ: ما دينُك؟ فَقُلْ: دينيَ الإِسْلامُ، وَهُوَ: الإِسلامُ والإِذعانُ والانقِياد إلى الله تعالى، والتَّلِيلُ قَوْلُه تعالى: ﴿إِنَّ الدِّسْلامُ، وَهُوَ: الإِسْلامُ والإِذعانُ والانقِياد إلى الله تعالى، والتَّلِيلُ قَوْلُه تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عَنَدَ اللهِ مَا لَكُم دِينًا فَلَن يُقْبَلَ الدِينَ عَنَدَ اللهِ مَن يَبْتَع غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي اللهِ حَرَةِ مِنَ الْخُسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

## وهو مبني علىٰ خمسة أركان:

أولها: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنّ محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت من استطاع إليه سبيلًا».

#### فيه مسائل:

الثانية: قوله رَحَمُ لِللهُ: «إِذا قِيلَ لَكَ: ما دينك؟ فَقُل: دينيَ الإسْلامُ» يتضمن مراتب:

٢- مراتب دين الإسلام وهي: الإسلام، والإيمان، والإحسان.

وقد تضمنها حديث جبريل -عليه الصلاة والسلام-.

عن عمر بن الخطاب عليه: بينما نحن جلوس عند رسول الله عليه ذات يوم، إذ طلع علينا رجل: شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي عليه فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه.



وقال: يا محمد! أخبرني عن الإسلام؟

فقال رسول الله على: «أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلًا».

قال: صدقت.

قال: فعجبنا له:يسأله ويصدقه!

قال: فأخبرني عن الإيمان؟

قال: «أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر: خيره وشره».

قال: صدقت.

قال: فأخبرني عن الإحسان؟

قال: «أن تعبد الله كأنك تراه؛ فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك»(١).

فمراتب الدين هي: الإسلام، والإيمان، والإحسان.

وهي دوائر متداخلة؛ أي: دائرة الإيمان وسط دائرة الإسلام، ودائرة الإحسان وسط دائرة الإيمان.

فمن خرج من الإحسان يخرج إلى دائرة الإيمان، ومن خرج من دائرة الإيمان يخرج إلى دائرة الإسلام.

سئل جعفر بن محمد عن حديث: «لا يزني الزاني حين يزني»(٢): فخط دائرة في الأرض وقال: «هذه دائرة الإيمان، ثم خط دائرة أخرى خارجةً عنها وقال: هذه

<sup>(</sup>۱) مضيٰ تخريجه (ص ٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٤٧٥) ومسلم (٥٧) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠



دائرة، فإذا زني العبد خرج من هذه ولا يخرج من هذه»(١).

الثالثة: معنىٰ الإسلام: والإسلام مأخوذ من أسلم الشيء؛ إذا انقاد وخضع، ولذلك؛ فهو إسلام الوجه والقصد والنية لله، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ بَكَىٰ مَنْ أَسَلَمَ وَجْهَهُ, لِللّهِ وَجْهَهُ, لِللّهِ ﴾ [البقرة: ١١٢]، وقال وَجَنَا فَ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسَلَمَ وَجْهَهُ, لِللّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً وَأَتَّخَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥].

وقد عرَّفه المصنف رَجَعُلَللهُ بقوله: «وهو الاستسلام والإذعان والانقياد إلىٰ الله تعالىٰ».

أي: الاستسلام لله بالتوحيد حيث يستسلم العبد لربه استسلامًا شرعيًا، وذلك بتوحيد الله وعَجَلَّة ، وإفراده بالعبودية، وهذا الإسلام هو الذي يحمد عليه العبد ويثاب عليه.

أما الاستسلام القدري، فلا ثواب فيه؛ لأنه لا حيلة للإنسان فيه؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿وَلَهُ وَ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَّعًا وَكَرَّهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣]، وهذا خضوع لله بالألوهية والربوبية والأسماء والصفات.

وأما الانقياد بالطاعة؛ وذلك: بفعل أوامره، واجتناب نواهيه، والإذعان لحكمه: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤَمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مُرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

وهذا يقتضي البراءة من الشرك: أن يتبرأ العبد من الشرك والطاغوت، وهذا يستلزم البراءة من أهله: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِمِمْ البراءة من أهله: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلنَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِمِمْ إِنَّا بُرَء وَاللهِ عَنْ أَبُدُ وَنَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدُوةُ وَٱلْبَغَضَاء أَبَدًا حَتَى اللهِ وَحَدَدُهُ وَ الممتحنة: ٤].

<sup>(</sup>١) انظر «روضة المحبين» للإمام ابن قيم الجوزية (ص٣٦).



### ولا يكون العبد مسلمًا حتى يحقق هذه الصفات:

- ١- الاستسلام لله بالتوحيد.
  - ٢- الانقباد له بالطاعة.
- ٣- البراءة مما يضاد التوحيد والطاعة، وهو، الشرك.
  - ٤- البراءة من أهل الشرك.

وهذه الصفات مأخوذة من قوله تعالىٰ: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣].

وقوله وَحَمَّلَا : ﴿ قُلُ هَاذِهِ ـ سَبِيلِيٓ أَدْعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ ۚ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨].

الرابعة: لكل مرتبة من هذه المراتب أركان؛ كما بينها حديث جبريل -عليه الصلاة والسلام-؛ فعن ابن عمر في قال النبي في «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت من استطاع إليه سبيلًا»(١).

قال الحافظ ابن رجب رَحِهُ لِسَّهُ: «والمراد من الحديث:

أنَّ الإسلام مبني على هذه الخمس؛ فهي كالأركان والدعائم لبنيانه، والمقصود: تمثيل الإسلام ببنيان، ودعائم البنيان هذه الخمس، فلا يثبت البنيان بدونها، وبقية خصال الإسلام كتتمَّة البنيان وهو قائم، لا ينقص بنقص ذلك، بخلاف نقص هذه الدعائم الخمس، فإنَّ الإسلام يزول بفقدها جميعها بغير إشكال، وكذلك يزول بفقد الشهادتين »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨)، ومسلم (١٦).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (ص ٧٨-٧٩ - المنتقىٰ).



الخامسة: استدل المصنف رَحَمُلَللهُ على أنَّ الدين هو الإسلام بقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلدِينَ عِنْدَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

وبقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِـرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران:٨٥].

وفيه فوائد؛ منها:

١ - أنَّ دين الأنبياء واحد، وإن كانت شرائعهم مختلفة.

عن أبي هريرة: «الأنبياء كلهم إخوة لعلاتٍ، أمهاتهم شتى، ودينهم واحد، وأنا أولى الناس بعيسى بن مريم، إنه ليس بيني وبينه نبي، وإنه نازل فيكم، فإذا رأيتموه، فاعرفوه: رجل مربوع إلى الحمرة والبياض، عليه ثوبان ممصران، كأنَّ رأسه يقطر وإن لم يصبه بلل، فيقاتل الناس على -وفي رواية: فيدعو الناس إلى-الإسلام.

يدق الصليب ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ويهلك الله في زمانه الملل كلها إلا الإسلام، ويهلك المسيح الدجال، وتقع الأمنة في الأرض حتى ترتع الأسود مع الإبل، والنمار مع البقر، والذئاب مع الغنم، ويلعب الصّبيان بالحيّات؛ فلا تضرُّهم، فيمكث في الأرض أربعين سنة، ثمَّ يتوفَّى، فيصلِّي عليه المسلمون -صلوات الله عليه-»(1).

فهذا الحديث يدلُّ علىٰ أمور، منها:

ان الأنبياء شرائعهم مختلفة حسب ما تقتضيه الحكمة الإلهية؛ قال تعالىٰ: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨]، وقالِ سبحانه: ﴿لِكُلِّ أَمَّا جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنْزِعُنَكَ فِي ٱلْأَمْنِ وَٱدَّعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدًى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٤٣)، ومسلم (٢٣٦٥).

مُستَقِيمٍ ﴾ [الحج: ٦٧].

دينهم واحد، وهو التوحيد.

قال الإمام ابن قيم الجوزية رَحَمُلُللهُ: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]؛ يعني: الذي جاء به محمد ﷺ، وهو دين الأنبياء من أولهم إلى آخرهم، ليس لله دين سواه، ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الْآخِيرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وقد دل قوله: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ علىٰ أنه دين جميع أنبيائه ورسله وأتباعهم من أولهم إلىٰ آخرهم، وأنه لم يكن لله -قط- ولا يكون له دين سواه، قال أول الرسل نوح: ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِّنَ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٢].

وقال إبراهيم وإسماعيل: ﴿ رَبَّنَا وَأَجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَتِنَآ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكُمُ الدِّينَ اللَّهَ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ اللَّهَ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

وقال موسىٰ لقومه: ﴿إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِأَللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤].

وقال تعالىٰ: ﴿ فَلَمَّا آحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفِّرَ قَالَ مَنْ آنصَارِى إِلَى ٱللَّهِ قَالَ اللَّهِ اللَّهِ وَأَشْهَدُ إِلَى اللَّهِ وَأَشْهَدُ إِلَّنَا مُسَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٢].

وقالت ملكة سبأ: ﴿رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِ الْمَعْلَى فَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِ الْمَعْلَى ﴾ [النمل: ٤٤].

فالإسلام دين أهل السموات، ودين أهل التوحيد من أهل الأرض، لا يقبل الله من أحد دينًا سواه، فأديان أهل الأرض ستة: واحد للرحمن، وخمسة للشيطان



فدين الرحمن هو الإسلام والتي للشيطان: اليهودية، والنصرانية، والمجوسية، والصابئة، ودين المشركين»(١).

ومن استقرأ كتاب الله، وجد أن الأمور كذلك:

هذا نوح التَّلِيُّ يقول: ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۖ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُوْنَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧].

وهذا إبراهيم يقول الله تعالىٰ عنه: ﴿ مَاكَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [آل عمران: ٦٧].

وإبراهيم وإسماعيل عَلَيْكُ يدعوان الله فيقولان: ﴿ رَبَّنَا وَأَجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَا وَتُبْ عَلَيْنَا ۖ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: 1۲۸].

وفي سورة البقرة توضيح شاف لدين إبراهيم التَّلَيْئُلاً، ويعقوب التَّلَيْئُلاً وبنيه بني إسرائيل (الأسباط).

يقول تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِ عَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ أَ، وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ۚ وَإِنَّهُ, فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ آ إِذَ قَالَ لَهُ, رَبُّهُ ۥ أَشْلِمْ ۖ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَوَضَىٰ بِهَا إِبْرَهِ عَمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَنبَنِيَ إِنَّ ٱللَّهَ أَصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِينَ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَشَر مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٠-١٣٢].

وهذا يوسف التَّلِيُّالِمْ يقول: ﴿رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَمَادِيثِ ۚ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ ـ فِى ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۚ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِٱلصَّنلِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١].

وهذا موسىٰ التَّكِيُّلُمُ الذي ينتمي إليه -زورًا- اليهود يخاطب بني إسرائيل:

<sup>(</sup>۱) «مدارج السالكين» (۳/ ٤٧٦).



﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنُتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوۤاْ إِن كُنتُم مُّسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤].

وهذا سليمان التَلَيَّالِمُ وهو من أنبياء بني إسرائيل يخاطب ملكة اليمن باسم الإسلام، ويرسل كتابه: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ بِسَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّا تَعْلُواْ عَلَى الْإسلام، ويرسل كتابه: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ بِسَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهُ اللَّاعَلُواْ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللَّهُ الللللِّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللْمُلِلْمُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ

# وأتباع الرسل قاطبة يعلنون انتماءهم للإسلام:

يقول السحرة لفرعون: ﴿ وَمَا نَنقِمُ مِنَّاۤ إِلَّاۤ أَنْءَامَنَّا بِثَايَكِ رَبِّنَا لَمَّا جَآءَتَنَاْ رَبَّنَاۤ أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبِّرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٦].

ويقول الله عن الحواريين: ﴿ وَإِذَ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّينَ أَنَّ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُوَاْ ءَامَنَا وَٱشَّهَدَ بِأَنَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [المائدة: ١١١].

بل إن القضية واضحة عند فرعون... قال تعالىٰ عنه: ﴿ حَتَّىٰ إِذَآ أَدْرَكَ هُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَهُۥ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا ٱلَّذِيٓ ءَامَنتَ بِدِء بُنُواْ إِسْرَٓ مِيلَ وَأَناْ مِنَٱلْمُسُلِمِينَ ﴾ [يونس: ٩٠].



فالقسمة ثنائية: إما دين الإسلام، أو أديان الكفر؛ قال تعالىٰ: ﴿أَفَعَكَرُ دِينِ ٱللّهِ يَرْبَعُونَ وَلَهُ وَلَكُرُهُا وَإِلَيْهِ يُرْبَعُونَ ﴾ يَبُغُونَ وَلَهُ وَالْكِيهِ يُرْبَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣].

- ٢- أنَّ الإسلام هو الدين الذي ارتضاه الله لهذه الأمة المرحومة.

قال تعالىٰ: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣].

٣- الدين المعتبر عند الله تعالى هو الإسلام المنزل، وليس الإسلام المبدل، أو الإسلام المؤول.

فإن الدين المنزل، هو: ما جاء في الكتاب والسنة بفهم الصحابة الكرام، ومن تبعهم بإحسان من سلف الأمة.

وأما الدين المؤوّل؛ فهو: اجتهادات أهل العلم وفهومهم، وأقوال العلماء ليست دليلًا، وإنما هي وسائل لفهم النصوص الشرعية، ومن المجمع عليه عند أهل الإسلام: أن أقوال الرجال ليست معصومة وليست دليلًا، وإنما المعصوم والدليل هو الكتاب والسنة.

وأما العلماء فما أصابوا فيه فلهم أجران، وما أخطئوا فيه؛ فلهم أجر.

وأما الدين المبدل؛ فهو: المحرف والمبتدع، وهو المقصود بقوله تعالىٰ: ﴿ وَغَرَّهُمْ فِ دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْ تَرُوك ﴾ [آل عمران: ٢٤].

قال شيخ الإسلام رَحَمُ لِللهُ: «ولفظ الشرع في عرف الناس على ثلاثة معانٍ: الشرع المنزل: وهو ما جاء به الرسول عَلَيْ : وهذا يجب اتباعه، ومن خالفه: وجبت عقوبته.

والثاني: الشرع المؤوَّل: وهو آراء العلماء المجتهدين فيها، كمذهب مالك



ونحوه، فهذا يسوغ اتباعه، ولا يجب، ولا يحرم، وليس لأحد أن يلزم عموم الناس به، ولا يمنع الناس منه.

والثالث: الشرع المبدل وهو الكذب على الله ورسوله، أو على الناس بشهادات الزور ونحوها والظلم البين، فمن قال: إن هذا من شرع الله؛ فقد كفر بلا نزاع؛ كمن قال: إنَّ الدم والميتة حلال، ولو قال: هذا مذهبي، ونحو ذلك»(١).

\* قول المصنف رَحَمُ لِللهُ: «فأمّا دَليلُ الشَّهادَةِ؛ فَقُولُه تعالىٰ: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا يَالَهُ إِلّا هُوَ الْعَرْبِيرُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل لاَ إِلَا هُوَ الْعَرْبِيرُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨]».

#### فيه مسائل:

. الأولئ: المراد من الشهادتين: الإيمان بالله ورسوله.

قال الحافظ ابن رجب رَجِعُ لِللهُ: «ففي رواية لحديث ابن عمر ذكرها البخاري تعليقًا: «بني الإسلام على خمس: الإيمان بالله ورسوله»، وفي رواية لمسلم: «على خمس: على أن تُوحِّد الله وَجُلُّنَا »، وفي رواية له: «على أن تعبد الله وتكفر بما دونه».

وبهذا يعلم: أنَّ الإيمان بالله ورسوله داخل ضمن الإسلام»(٢).

الثانية: دلالة الآية على توحيد الله؛ ففيها شهادة الله لنفسه بأنه لا إله إلا هو، وشهادة الملائكة وشهادة أهل العلم بذلك، وأنه تعالى قائم بالعدل.

وهذه شهادة أعظم شهادة؛ لعظم الشاهد والمشهود به؛ فالشاهد، هو: الله، والملائكة وأولو العلم، والمشهود به توحيد الله في ألوهيته، وتقرير ذلك ﴿لَآإِلَهَ إِلَّا هُوَ اَلَعَهُمُ اللهُ عَيْمُ اللهُ فَي أَلُوهِيته، وتقرير ذلك ﴿لَآإِلَهُ إِلَّا اللهُ فَي أَلُوهِيته، وتقرير ذلك ﴿لَآإِلَهُ إِلَّا اللهُ فَي أَلُوهِيته، وتقرير ذلك ﴿لَآإِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللهُ فَي أَلُوهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (٣/ ٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) «جامع العلوم والحكم» (ص٧٩ - المنتقىٰ).

# ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ ﴿ ﴾

الثالثة: في هذه الآية منقبة عظيمة لأهل العلم، وذلك من وجوه:

أحدها: استشهادهم دون غيرهم من البشر.

الثاني: اقتران شهادتهم بشهادته.

والثالث: اقترانها بشهادة الملائكة.

والرابع: أنَّ في ضمن هذا تزكيتَهم وتعديلَهم؛ فإنَّ الله لا يستشهد من خلقه إلا العدول.

والخامس: أنه وصفهم بكونهم أولي العلم، وهذا يدل على اختصاصهم به، وأنهم أهله وأصحابه، ليس بمستعار لهم.

والسادس: أنه سبحانه استشهد بنفسه، وهو: أجلَّ شاهد، ثم بخيار خلقه، وهم: ملائكته والعلماء من عباده ويكفيهم بهذا فضلًا وشرفًا.

والسابع: أنَّه استشهد بهم على أجل مشهود وأعظمه أكبره، وهو: شهادة أن لا إله إلا هو، والعظيم القدر إنما يستشهد على الأمر العظيم أكابر الخلق وساداتهم.

والثامن: أنه سبحانه جعل شهادتهم حجة على المنكرين، فهم بمنزلة أدلته وآياته وبراهينه الدالة على توحيده.

والتاسع: أنه سبحانه أفرد الفعل المتضمن لهذه الشهادة الصادرة منه ومن ملائكته ومنهم، ولم يعطف شهادتهم بفعل آخر على شهادته، وهذا يدل على شدة ارتباط شهادتهم بشهادته، فكأنه سبحانه شهد لنفسه بالتوحيد على ألسنتهم، وأنطقهم بهذه الشهادة؛ فكأنه الشاهد بها لنفسه إقامة وإنطاقًا وتعليمًا، وهم الشاهدون بها له إقرارًا واعترافًا وتصديقًا وإيمانًا.

والعاشر: أنه سبحانه جعلهم مؤدين لحقه عند عباده بهذه الشهادة، فإذا أدوها فقد أدوا الحق المشهود به، فثبت الحق المشهود به، فوجب على الخلق

الإقرار به، وكذلك غاية شهادتهم في معاشهم ومعادهم، وكل من ناله الهدئ بشهادتهم وأقر بهذا الحق بسبب شهادتهم، فلهم من الأجر مثل أجره، وهذا فضل عظيم لا يدري قدره إلا الله، وكذلك كل من شهد بها عن شهادتهم فلهم من الأجر مثل أجره أيضًا.

فهذه عشرة أوجه في هذه الآية»(١).

الرابعة: ومعناها: لا معبود بحق إلا الله؛ (لا إله) نافيًا جميع ما يعبد من دون الله، (إلا الله) مثبتًا العبادة لله وحده لا شريك له في عبادته، كما أنه لا شريك له في ملكه.

وتفسيرها الذي يوضحها: قول المصنف رَخَلَللهُ في ثلاثة أصول: قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۚ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّهُۥ سَيَهُدِينِ ۚ [الزخرف: ٢٦-٢٨].

وقوله: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئَابِ تَعَالُوٓا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْسَبُدَ إِلَّا ٱللَهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْتًا ﴾ [آل عمران: ٦٤].

قال أستاذنا ابن عثيمين رَحَمْ لللهُ:

الخامسة: وتحقيقها: «أن يعترف الإنسان بقلبه ولسانه؛ بأنه لا معبود بحق إلا الله وَعَمَّلًا ؛ لإنه (إله) بمعنى: مألوه، والتأله: التعبد، وجملة «لا إله إلا الله» مشتملة على نفى وإثبات؛ أما النفى؛ فهو (لا إله)، وأما الإثبات؛ فهو (إلا الله).

(والله) لفظ الجلالة بدل من خبر (لا) المحذوف، والتقدير (لا إله حق إلا الله).

وبتقديرنا الخبر بهذه الكلمة (حق) يتبين الجواب عن الإشكال التالي:

وهو كيف يقال: (لا إله إلا الله) مع أنَّ هناك آلهة تعبد من دون الله، وقد

<sup>(</sup>۱) «مفتاح دار السعادة» (۱ / ۲۱۹ – ۲۲۱).

سماها الله تعالىٰ: آلهة، وسماها عابدوها: آلهة؛ قال تعالىٰ: ﴿فَمَا أَغْنَتَ عَنْهُمْ عَلَهُمُ مَا أَغْنَتَ عَنْهُمْ عَالِهُ وَكِيفَ يمكن عَالَمَهُمُ ٱللَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَا جَآءَ أَمُرُ رَبِّكَ ﴾ [هود: ١٠١]، وكيف يمكن أن نثبت الألوهية لغير الله وَعَنَانًا .

والرسل يقولون لأقوامهم: ﴿ أَعَبُدُوا أَللَّهَ مَالَكُم مِّنَ إِلَه ٍ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٩]. والجواب على هذا الإشكال يتبين بتقدير الخبر في (لا إله إلا الله) فنقول:

هذه الآلهة التي تعبد من دون لله هي آلهة، لكنها آلهة باطلة ليست آلهة حقة، وليس لها من حق الألوهية شيء، ويدل لذلك قوله تعالىٰ: ﴿ ذَلِكَ بِأَبَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَبَ مَا يَدْعُوكَ مِن دُونِهِ عُو ٱلْبَطِلُ وَأَبَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَيِيرُ ﴾ [الحج: ٦٢].

وقوله تعالىٰ: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ۚ ۚ وَمَنَوْةَ ٱلثَّالِئَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ۚ أَلَكُمُ ٱلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْتَىٰ ۚ آَلِ يَلْكَ إِذَا فِسَمَةُ ضِيزَىٰ آَلَ إِنْ هِى إِلَّا ٱسْمَاءٌ سَمَّيَتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَا وَكُمُ مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ يَهَا مِن سُلُطَنَوْ ۚ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ ۚ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن تَتِهِمُ ٱلْهُدَىٰ ﴾ [النجم: ١٩-٣٣].

وقوله تعالىٰ عن يوسف -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ مَاتَعَبُدُونَ مِن دُونِهِ ۗ إِلَّا أَشْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَا وَكُمُ مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنِ ﴾ [يوسف: ٤٠].

إذن؛ فمعنى (لا إله إلا الله): لا معبود حق إلا الله وَ الله عَمَّلَة ، فأما المعبودات سواه فإنَّ ألوهيتها التي يزعمها عابدوها ليست حقيقية؛ أي: ألوهية باطلة»(١).

السادسة: ما تقدم هو تفسير أهل السنة والجماعة من السلفيين أهل الحديث لمعنىٰ «لا إله إلا الله»، وأما الأشاعرة والجهمية والرافضة والصوفية القبورية: فإنهم يفسرونها بـ(أنه لا خالق ولا متصرف إلا الله).

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٧٥-٥٨).



#### وهذا انحراف خطير، وتفسير باطل من وجوه:

١ - أنه يتضمن توحيد الربوبية فقط، والمشركون مقرون به، فعلى كلامهم
 أن مشركي مكة أتوا بـ: (لا إله إلا الله)، وهذا باطل، لأن إقرارهم هذا لم يدخلهم
 في الإسلام.

٢- لو كان هذا المراد لَمَا امتنع المشركون من قولها، ولكنهم امتنعوا عن قولها والانقياد لها عندما عرفوا المراد منها، ولهذا قالوا متعجبين وتساءلوا مستغربين: ﴿ أَجَعَلَ أَلْاَلِهَ أَ إِلَى هَا النَّهَ الْمَا اللَّهُ عُجَابُ ﴾ [ص: ٥].

٣- ولازم هذا التفسير: أن أبا جهل وصناديد الكفر الذين قتلهم رسول الله
 كان قتلهم ظلمًا.

وأمَّا الفلاسفة؛ فيقولون: لا موجود إلا الله، فمن أثبت وجود الله، فإنه موحد.

وعلى هذا الكلام: فإبليس من الموجدين؛ لأنه يثبت وجود الله، وهذا باطل من كل الوجوه السابعة: شروط (لا إله إلا الله) ثمانية لا تنفع إلا بها.

. وقد نظمها بعض أهل العلم بقوله:

علم يقين وإخلاص وصدق مع محبة وانقياد والقبول بها وزيد ثامنها الكفران بما مع الإله والأشياء قد ألها

1- العلم ضده الجهل، فالذي لا يعلم معناها، ويجهل دلالتها لا تنفعه.

٢ - اليقين؛ فلا يكون معه شك.

٣- الإخلاص ضده الشرك، فمن الناس من يقول: (لا إله إلا الله)؛ لكنه لا يترك الشرك: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَحَــ أَرُهُم مِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٦].

٤ - الصدق، وضده الكذب، فالمنافقون يقولون: (لا إله إلا الله)، لكنهم

كاذبون في قلوبهم، لا يعتقدون صدق معناها، كما قال تعالىٰ: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُوكَ ﴿ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُوكَ ﴿ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُوكَ ﴿ قَالُهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّ

٥- المحبة بأن تكون محبًّا لكلمة التوحيد وليًّا لأهلها.

٦- الانقیاد: وضده الإعراض والترك، والمراد: الانقیاد للأوامر، وترك النواهی.

٧- القبول المنافي للرد، فلا تردحقًا من حقوق لا إله إلا الله، وما تدل
 عليه، بل تقبله قبولًا صحيحًا، وتتلقاه تسليمًا ظاهرًا وباطنًا.

٨-الكفر بما دونها، وذلك بالبراءة من الشرك والطاغوت.

\* قول المصنف(يَحَمُلَللهُ: «وَدليلُ أنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ قولُه تعالىٰ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًا آَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّتِنَ ﴾ [الأحزاب:٤٠]».

#### فيه مسائل:

الأولى: أنه في الثلاثة أصول استدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مَ حَرِيثُ عَلَيْكُم عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مَ حَرِيثُ عَلَيْكُم عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مَ حَرِيثُ الْفُومِنِينَ وَنُكُ رَجِيهُ ٱلْكُفُارِ ﴾ [التوبة: ١٢٨].

قلت: والأدلة في القرآن علىٰ أنه رسول الله كثيرة منها: ﴿ تُحَمَّدُرَّسُولُ اللهِ كثيرة منها: ﴿ تُحَمَّدُرَّسُولُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

الثانية: معناها: قال المصنف رَحَمْ لِللهُ في الثلاثة أصول: «ومعنى شهادة: أن محمدًا رسول الله: طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما نهى عنه وزجر، وألا يعبد الله إلا بما شرع».



قلت: هذه المسألة فيها فروع:

١- قوله: «طاعته فيما أمر»؛ أي: الطاعة والموافقة على وجه الاختيار.

وما يأمر به على وجهين:

أ- أنه يأمر به على وجه الإلزام، وهذا هو الواجب.

ب- أنه يأمر به لا على وجه الإلزام، إنما على وجه الخبر، وهذا هو المستحب.

٢ - قوله: «تصديقه فيما أخبر»؛ وذلك في كل ما أخبر به، ونسبته إلى الصدق في الأمور الحاضرة والمستقبلة وكل شيء.

٣- قوله: «اجتناب ما نهئ عنه وزجر»؛ وهذا يشمل الكبائر والصغائر.

الثالثة: قال أستاذنا ابن عثيمين رَحَمُلَسَّهُ: «ومقتضى هذه الشهادة: ألا تعتقد أنَّ لرسول الله عَلَيُ حقًا في الربوبية، وتصريف الكون، أو حقًا في العبادة، بل هو عَلَيْ عبد لا يُعبد، ورسول لا يُكذَّب، ولا يملك لنفسه ولا لغيره شيئًا في النفع أو الضر إلا ما شاء الله؛ كما قال تعالى: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا الله؛ كما قال تعالى: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا الله؛ كما قال تعالى: ﴿ قُل لَا مَا يُوحَى إِلَى الله عَلَى اللّه عَمَى وَٱلْبَصِيرُ ۚ أَفَلا الله عَلَى اللّه عَمَى وَٱلْبَصِيرُ ۚ أَفَلا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَيْ عَلَى الله عَلَى

فهو عبد مأمور يتبع ما أمر به؛ قال تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنِي لَا آَمَلِكُ لَكُوْضَرّاً وَلَارَشَدَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اَحَدُ وَلَا رَسُدًا ﴾ [الجن: ٢١-٢٢].

وقال سبحانه: ﴿ قُل لَآ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَاضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكَ ثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ ٱلسُّوَّءُ ۚ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٨]. وبهذا تعلم أنه لا يستحق العبادة لا رسول الله ﷺ، ولا من دونه من المخلوقين، وأنّ العبادة ليست إلا لله وحده: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِى وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ وَحَدُهُ وَأَنَّا أُوّلُ اللّهَ لِمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣]، وأن حقه عليه الله المنزلة التي أنزله الله تعالىٰ إياها، وهو: أنه عبد الله ورسوله -صلوات الله وسلامه عليه - (١).

إن الذي يؤمن بالله حسب الأصول السالفة يجب عليه إفراد رسول الله بالاتباع، وذلك تحقيقًا لقوله: (أشهد أنَّ محمدًا رسول الله)، وهذه الشهادة لا تكون كاملة شاملة إلا بالأصول الآتية:

١- الإيمان بأن محمدًا على بشر كسائر البشر: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ [الكهف: ١١٠] و [فصلت: ٦].

٢- الإيمان بأنه بشر رسول يوحى إليه: ﴿ يُوحَى إِلَى أَنَمَا إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَعِدُ ﴾ [الكهف:

#### وتفصيل ذلك:

أ- أنَّ محمدًا عَلَى مبلغ عن ربه، وليس له من الأمر شيء: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَاللّهِ مَا حُمِلًا وَعَلَيْكُمُ مَّا حُمِّلُتُولِ إِلّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَعَلَيْكُمُ مَّا حُمِّلُهُ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهَ مَدُواً وَمَا عَلَى الرّسُولِ إِلّا ٱلْبَلَغُ الْمُبِيثُ ﴾ [النور: ٥٤].

ب- وأن محمدًا ﷺ جاء بوحيين:

الأول: وهو متلوٌّ، وهو: كتاب الله.

والثاني: وهو غير متلوِّ، وهو: سنته ﷺ: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰٓ ۚ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحُیُّ يُوحَیٰ ﴾ [النجم:٣-٤]؛ فإذا كانت هذه الآية مجملة، ففي القرآن ما يفسرها، ويثبت

<sup>(</sup>۱) «شرح الثلاثة الأصول» (ص٦٠-٦١).

أنَّ السنة وحي من الله: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴾ [النحل: ٤٤]؛ فالذكر هنا هو تبيان ما نزل إلىٰ الناس، والذي أنزل إلىٰ الناس هو القرآن، والذكر الذي يبين القرآن يجب إذن أن يكون غير القرآن، وهي: السنة؛ كما قال علىٰ: «ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه»(۱).

هذا هو فهم السلف الصالح -رضوان الله عليهم- قال حسان بن عطية رَحَمُلَسَّهُ: «كان جبريل ينزل على النبي على السنة، فيعلمه إياها، كما يعلمه القرآن»(٢).

ت- وإذا كان أمر السنة كذلك؛ فإنها تشمل جميع أنواع الأحكام الشرعية التكليفية: الواجب، والمندوب، والحرام، والمكروه، والمباح، وليس ما اشتهر عند المتأخرين وعامة المسلمين بأن السنة هي: «المندوب» فقط.

ث- ويكون من رد الثابت الصحيح منها كمن رد القرآن الكريم.

ج- وهي مفسرة للقرآن مبينة لمجمله، مخصصة لعامه، مقيده لمطلقه.

٣- الاعتقاد أن اتباع الرسول هو السبيل لتحقيق توحيد الله، ونيل رضاه ومحبته: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عمران: ٣١].

فلا يجوز أن نتلقى أمرًا أو نهيًا من غيره؛ لأنه هو المبلغ -بأمر الله- لجميع شئون الحياة: السياسية، والاقتصادية، والاجتماعية، والثقافية.

٤- حب الرسول على المنظم عنى أكون أحب إليه من نفسه ووالده وولده والناس أجمعين "(")، وحب الرسول على ليس في إلقاء

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه أبو داود (٤٦٠٤) من حديث المقدام بن معديكرب ﷺ، وهو صحيح، وقد استوفيت تخريجه في تعليقاتي علىٰ «الرسالة التبوكية» (ص ١١٣ - ط مكتبة الخراز).

 <sup>(</sup>۲) صحيح: أخرجه ابن نصر في «السنة» (۹۱) وهو صحيح؛ كما بينته في تخريجي للكتاب المذكور (ص ۲۵۲–۲۰۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٤)، ومسلم (٤٤) من حديث أنس بن مالك ١٤٠٠

القصائد العصماء ، أو الادعاء، بينما أقوالنا وأفعالنا تخالف نهجه وهديه، وإنما كمال حبه هو التزام هديه وطاعته؛ لأنها طاعة الله: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللهُ ال

٥- وكمال طاعته على: أن تعبد الله بما شرع، لا بالأهواء والعوائد والبدع؛ لأن «كل بدعة ضلالة، وإن رآها الناس حسنة»(١).

وكما قال الإمام مالك: «من زعم أنَّ في الإسلام بدعة حسنة؛ فقد زعم أنَّ محمدًا خان الرسالة».

قال فضيلة الشيخ عبيد الجابري -وفقه الله لمراضيه-: «ويناسب هاهنا ذكر ست صور تجب موافقة العمل فيها للسنة، وإلا كان مردودًا على صاحبه، ونوضح ذلك بالأمثلة، وهي:

1- الموافقة في الجنس: شخصان: أحدهما ضحى بغزال، والآخر ضحى بشاة، أيهما المقبول؟ الشاة. والغزال قد يكون أغلى، سبحان الله! ألا يكون الغزال أغلى في بعض الأحيان؟! قد يكون أغلى؛ لأن صاحب الشاة وافق الشرع في الجنس، وصاحب الغزال خالف الشرع في الجنس؛ فردت عليه أضحيته.

٢- الموافقة في السبب: أحد المسلمين صام يوم الإثنين؛ لأنه يوم تعرض فيه الأعمال على الله، فأحب أن يعرض عمله، وهو صائم، والآخر صامه، لأنه السابع والعشرين من رجب، كلهم صام الإثنين، ولعل الثاني تسحر قبل الأول بثلاث ساعات!! أيهما الذي صيامه مقبول؟ الأول؛ لأنه وافق الشرع في السبب، والثاني خالف الشرع في السبب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «المدخل إلى السنن» (١٩١)، وابن نصر في «السنة» (ص٢٤)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (١٢٦) بإسناد صحيح.



الثاني يعتقد أن رحلة الإسراء والمعراج في السابع والعشرين من رجب؛ فصامه، هل هذا مشروع؟ أليس كلاهما صام الإثنين؟ كلاهما صام الإثنين من طلوع الفجر إلىٰ غروب الشمس، لكن الأول قبل عمله، والثاني رُدَّ عمله؛ لأنه خالف الشرع في السبب.

٣- الموافقة في الصفة: أحد الناس سيصلي الظهر أربع ركعات، ويقرأ مائة آية مع الفاتحة، ويسبح مائة تسبيحة في كل من الركوع والسجود، سجد ثم قام من السجود، ثم ركع، ثم سجد، وهكذا حتى انتهت الأربع الركعات، فهذا صلاته غير مقبولة؛ لأنه خالف الشرع في الصفة.

الموافقة في المقدار أو العدد: قال: إنه سيصلي الظهر ست ركعات، ليس أربعًا فريضة وركعتان سنة، وإنما يصلي الفرض ست ركعات، ويقرأ سورة طويلة، ويركع ركوعًا طويلًا، ويقوم قيامًا طويلًا أكثر من غيره الذي يصلي أربعًا في ثمان دقائق، أو عشر ركعات إذا أطال، وأخونا صلّىٰ ست ركعات، فيها زيادة عمل أم لا؟

فيها زيادة عمل، فيها أولًا: أنه أطال في الركوع والسجود والقيام والتسبيح، وثانيًا: فيها ثلاث تشهدات: صلى ركعتين، ثم قام ثم صلى ركعتين فجلس، ثم قام فصلى وهكذا.. عمل زيادة فما حكم صلاته؟ ولماذا؟

٥- الموافقة في الزمان: موافقة الشرع في زمان العبادة، مثاله: رجل أحرم بالحج في رمضان، وبقي على إحرامه، وغيره أحرم بالحج يوم ثمانية من ذي الحجة، فالأول حجه باطل لمخالفته الشرع في الزمان، والثاني حجه صحيح؛ لموافقته الشرع في الزمان.

7- الموافقة في المكان: أين يقف الحاج يوم التاسع؟ في عرفة، الوقوف يبدأ من الزوال حتى غروب الشمس، هذا مجتهد يريد الخير، وقال حتى يتلذذ بالعبادة، ويخلو ويبتعد عن الرياء يترك الناس يذهبون لعرفة، وهو يقف في مزدلفة الثامن والتاسع، ويوم العاشر بعد العصر ينصرف إلى منى، وغيره وهم الذين وقفوا بعرفة من بعد الزوال يوم التاسع من ذي الحجة إلى غروب الشمس.

هذا ثلاثة أيام وقف في مزدلفة، ويذكر الله ويصلي ما تيسر له من التطوعات المطلقة وقيام الليل، ومع هذا؛ فحجه باطل؛ لأن رسول الله ﷺ قال: «الحج عرفة»(١)؛ فهو خالف الشرع في مكان العبادة»(١).

\* قول المصنف رَجِمُ لِللهُ: «ودَليلُ الصَّلاةِ قَوْلُه تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَاةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتَا ﴾ [النساء: ١٠٣]».

#### وفيه مسائل:

الأولى: بيان حكم تارك الصلاة: وردت أحاديث متعددة تدل على أنَّ ترك الصلاة كفر؟ منها:

عن جابر بن عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «إنَّ بين الرجل وبين الشرك والكفر تَرْكَ الصلاة»(٣).

عن بريدة عن النبي الله قال: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة؛ فمن تركها؛ فقد كفر»(٤).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه النسائي (٢٠١٦)، وصححه شيخنا الألباني في «الإرواء» (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٢) «إتحاف العقول بشرح الثلاثة الأصول» (ص١٠١-٨٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٨٢).

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه الترمذي (٢٦٢١)، والنسائي (١/ ٢٣١-٢٣٢)، وابن ماجه (١٠٧٩)، وأحمد (٥/ ٣٤٦ و٣٥٥) بإسناد صحيح.

### أقوال العلماء في تارك الصلاة:

قال البغوي: «اختلف أهل العلم في تكفير تارك الصلاة المفروضة عمدًا..»(١).

وقال الشوكاني: «الحديث يدل على أن ترك الصلاة من موجبات الكفر، ولا خلاف بين المسلمين في كفر تارك الصلاة منكرًا لوجوبها إلا أن يكون قريب عهد بالإسلام، أو لم يخالط المسلمين من يبلغه فيه وجوب الصلاة.

وإن كان تركه لها تكاسلًا مع اعتقاده لوجوبها كما هو حال كثير من الناس؛ فقد اختلف الناس في ذلك...» (٢).

# مما سبق يظهر ما يأتي:

أ- علماء الأمة الإسلامية متفقون علىٰ تكفير تارك الصلاة جحودًا وإنكارًا واستهزاءً.

ب- اختلف أهل العلم فيمن تركها كسلًا من غير إنكار لفرضيتها، أو جحد لأهميتها، أو استحلالًا لتركها.

ت- جمهور أهل العلم علىٰ عدم تكفير من تركها تكاسلًا.

ث- حملوا لفظ الكفر الوارد في هذه الأحاديث على سبيل التغليظ والوعيد الشديد بدلالة حديث عبادة بن الصامت مرفوعًا: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد، فمن جاء بهن ولم يضيع شيئًا استخفافًا بحقهن: كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة، ومن لم يأت بهن، فليس له عند الله عهد؛ إن شاء عذبه، وإن شاء أدخله الجنة» (٣).

<sup>(</sup>۱) «شرح السنة» (۲/ ۱۷۹ - ۱۸۰).

<sup>(</sup>٢) «نيل الأوطار» (١/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه أبو داود (٤٢٥ و ١٤٢٠)، والنسائي (١/ ٢٣٠)، وابن ماجه (١٤٠١)،

قال السندي رَجِعْ لِللهُ: «والحديث دالَّ علىٰ أن تارك الصلاة مؤمن كما لا يخفي (١).

ونصوص الوعيد داخلة تحت مشيئة الله سبحانه، ومنها نصوص الوعيد على ترك الصلاة كما رأيت؛ فإن شاء عفا، وإن شاء عاقب كما في حديث أنس مرفوعًا: «من وعده الله على عمل ثوابًا؛ فهو منجزه له، ومن وعده على عمل عقابًا، فهو فيه بالخيار»(٢).

وهذا ما أكده إمام أهل السنة والجماعة الإمام أحمد بن حنبل رَحَمُلَسُهُ في وصيته لمسدد بن مسرهد: «ولا يخرج الرجل من الإسلام شيء إلا الشرك بالله العظيم، أو يرد فريضة من فرائض الله وَعَلَّنَ جاحدًا بها، فإن تركها كسلًا أو تهاونًا؛ كان تحت مشيئة الله؛ إن شاء عذبه، وإن شاء عفا عنه »(٣).

وقد سأله ابنه عبد الله عن ترك الصلاة متعمدًا؛ قال: «يروى عن النبي على الله عن النبي الله العبد وبين الكفر ترك الصلاة».

قال أبي: والذي يتركها ولا يصليها، والذي يصليها في غير وقتها ادعوه ثلاثًا، فإن صلى وإلا ضربت عنقه، وهو عندي بمنزلة المرتد؛ يستتاب ثلاثًا، فإن

وأحمد (٥/ ٣١٥-٣١٦ و٣١٧ و٣١٩) من طرق عنه.

قلت: وهو صحيح، صححه جمع من أهل العلم.

<sup>(</sup>۱) «حاشيته علىٰ النسائي» (۱/ ۲۳۰).

<sup>(</sup>٢) صحيح لغيره: أخرجه أبو يعلىٰ (٣٣١٦)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٩٦٠) بإسناد فيه ضعف.

لكن له شاهد من حديث عبادة بن الصامت الله عند أحمد (٥/ ٣٢١) بإسناد حسن. وبالجملة، فالحديث صحيح بمجموعهما.

<sup>(</sup>٣) «طبقات الحنابلة» (١/ ٣٤٣).



تاب وإلا قتل على حديث عمر.

وسألت أبي عن رجل ترك صلاة العصر حتى غربت الشمس تركها عمدًا، قال: ادعوه إلى الصلاة ثلاثًا، فإن أبي وإلا ضربت عنقه»(١).

وقال عبد الله: «سألت أبي عن رجل فرَّط في صلوات شهرين فقال: يصلي ما كان في وقت يحضره ذكر تلك الصلوات، فلا يزال يصلي حتى يكون آخر الوقت الصلاة التي ذكر فيها هذه الصلوات التي فرط فيها؛ فإنه يصلي هذه التي يخاف فوتها، ولا يضيع مرتين.

ثم يعود فيصلي أيضًا حتى يخاف فوت الصلاة التي بعدها، إلا إن كثر عليه؛ فيكون ممن يطلب المعاش، ولا يقوى أن يأتي بها؛ فإنه يصلي حتى يحتاج إلى أن يطلب ما يقيمه من معاشه، ثم يعود إلى الصلاة لا تجزئه صلاة وهو ذاكر الفرض المتقدم قبلها؛ فهو يعيدها أيضًا إذا ذكرها وهو في الصلاة»(٢).

فهذه نصوص موثقة عن الإمام أحمد: بأنه لا يرئ كفر تارك الصلاة بمجرد تركه، وإنما بامتناعه مع علمه بأنه يقتل إن لم يصل، وهذا يكون بعد دعائه إليها، والداعي إليه هو الإمام أو نائبه؛ كما قال المرداوي: «الداعي له هو الإمام أو نائبه، فلو ترك صلوات كثيرة قبل الدعاء لم يجب قتله، ولا يكفر على الصحيح من المذهب، وعليه جماهير الأصحاب، وقطع به كثير منهم» (٣).

وهذا ما أكده المجد بن تيمية رَحَمُ لللهُ: «ومن أخَّرَ صلاة تكاسلًا لا جحودًا:

<sup>(</sup>۱) «مسائل عبد الله» (۱۹۱–۱۹۲).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

 <sup>(</sup>٣) «الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام المبجل أحمد بن حنبل» (١/
 ٢٠٤).

أُمرَ بها، فإن أمر حتى ضاق وقت الأخرى: وجب قتله»(١).

فلم يكفر بالتأخير؛ وإنما بالإصرار المنبئ عن الجحود مع علمه بأنه يقتل إن لم يصلَ؛ فالسبب هو إيثاره القتل على الصلاة؛ فلا يتصور وقتئذ أنه متكاسل أو متهاون بل جاحدٌ مَرَدَ علىٰ الكفر والنفاق؛ فاستحق القتل جزاء وِفاقًا.

وعلى هذا المحققون من علماء الحنابلة كابن قدامة المقدسي رَحَاللهُ فله بحث طويل ماتع قرر في نهايته: «ولأن ذلك إجماع المسلمين؛ فإننا لا نعلم في عصر من الأعصار أحدًا من تاركي الصلاة ترك تغسيله، والصلاة عليه ودفنه في مقابر المسلمين، ولا منع ميراثه، ولا منع هو ميراث مورثِه، ولا فرَّق بين زوجين لترك الصلاة مع أحدهما؛ لكثرة تاركي الصلاة، ولو كان كافرًا؛ لثبتت هذه الأحكام كلها، ولا نعلم بين المسلمين خلافًا في أنَّ تارك الصلاة يجب عليه قضاؤها، ولو كان مرتدًا لم يجب عليه قضاء صلاة ولا صيام.

وأمَّا الأحاديث المتقدمة؛ فهي علىٰ سبيل التغليظ التشبيه له بالكفار لا علىٰ الحقيقة:

كقوله -عليه الصلاة والسلام-: «سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر».

وقوله: «كفرٌ بالله تبرؤٌ من نسب وإن دقّ».

وقوله: «من قال لأخيه يا كافر؛ فقد باء بها أحدهما».

وقوله: «من أتى حائضًا أو امرأة في دبرها؛ فقد كفر بما أنزل على محمد».

وقوله: «ومن قال: مطرنا بنوء الكواكب؛ فهو كافر بالله مؤمن بالكواكب».

وقوله: «من حلف بغير الله؛ فقد أشرك».

وقوله: «شارب الخمر؛ كعابد وثن».

<sup>(</sup>١) «المحرر في الفقه الحنبلي» (٦٢).



وأشباه هذا مما أريد به التشديد في الوعيد، وهو أصوب القولين، والله أعلم» (١).

وأما الشيخ المجدد محمد بن عبد الوهاب رَحَمْ لِللهُ فقال مجيبًا من سأله عما يكفر به الرجل، وعما يقاتل عليه: «أركان الإسلام الخمسة: أولها الشهادتان ثم الأركان الأربعة، فإن أقر بها وتركها تهاونًا؛ فنحن وإن قاتلناه على فعلها؛ فلا نكفره بتركها، والعلماء اختلفوا في كفر التارك كسلًا من غير جحود، ولا نكفر إلا ما أجمع عليه العلماء كلهم، وهو الشهادتان »(٢).

3- مع أنَّ البلوى عمت بهذه الفاقرة -أعني: ترك الصلاة تكاسلًا وتهاونًا-؛ وذلك لغياب من يردع أمثالهم: فإن المسلمين لم يختلفوا في أنَّ ترك الصلاة المفروضة تكاسلًا أو تهاونًا من أعظم الذنوب وأكبر الكبائر، وأنَّ إثم ذلك أعظم من قتل النفس، وأخذ الأموال بغير حقِّ وغيرها من الموبقات المهلكات، وأن فاعل ذلك معرض لعقوبة الله وسخطه وخزيه في الدارين، وأنه قد يؤدي إلى الرِّدَة عن الدين، ومفارقة المسلمين إلى المشركين -نسأل الله السلامة، ونعوذ به من الخزي والندامة يوم القيامة-؛ فعلى ولاة الأمر: أن يأخذوا على أيدي تاركي الصلاة؛ فإن الله يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن.

وهذا ما قرره شيخنا الإمام أبو عبد الرحمن الألباني رَجِّكُللهُ، فقال: «بَيْدَ أَنَّ هنا دقيقةً قلَّ من رأيته تنبَّه لها أو نبَّه عليها؛ فوجب الكشف عنها وبيانها، فأقول:

إنَّ التارك للصلاة كسلًا إنما يصح الحكم بإسلامه، ما دام لا يوجد هناك ما يكشف عن مكنون قلبه، أو يدل عليه، ومات علىٰ ذلك قبل أن يستتاب؛ كما هو

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ۹۸ ۲–۲۰۳).

<sup>(</sup>۲) «الدرر السنية» (۱/ ۷۰).

الواقع في هذا الزمان.

أما لو خير بين القتل والتوبة بالرجوع إلى المحافظة على الصلاة، فاختار الفتل عليها، فَقُتل: فهو في هذه الحالة يموت كافرًا، ولا يدفن في مقابر المسلمين، ولا تجري عليه أحكامهم؛ خلافًا لما سبق عن السخاوي؛ لأنه لا يعقل -لو كان غير جاحد لها في قلبه- أن يختار القتل عليها، هذا أمر مستحيل معروف بالضرورة من طبيعة الإنسان، لا يحتاج إثباته على برهان.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمْلَسَّهُ في «مجموع الفتاوى» (٢ / ٤٨): «ومتى امتنع الرجل من الصلاة حتى يقتل؛ لم يكن في الباطن مقرَّا بوجوبها، ولا ملتزمًا بفعلها، وهذا كافر باتفاق المسلمين؛ كما استفاضت الآثار عن الصحابة بكفر هذا، ودلت عليه النصوص الصحيحة...

فمن كان مصرًّا على تركها حتى يموت؛ لا يسجد لله سجدة قط؛ فهذا لا يكون قط مسلمًا مقرًّا بوجوبها؛ فإن اعتقاد الوجوب، واعتقاد أن تاركها يستحق القتل، هذا داع تام إلى فعلها، الداعي مع القدرة يوجب وجود المقدور، فإذا كان قادرًا ولم يفعل قط؛ علم أن الداعي في حقه لم يوجد».

قلت -أي: الألباني-: هذا منتهى التحقيق في هذه المسألة، والله ولي التوفيق (١).

الثانية: استدلال المصنف رَحَمُلِللهُ بهذه الآية فيه تنبيه أنَّ الصلاة المفروضة لا تقبل إلا في أوقاتها؛ فلا تصح قبل وقتها، ولا تقبل بعد خروجه.

الثالثة: الصلاة التي يرضاها الله هي ما كانت موافقة لصفة صلاة النبي عَلَيْكُو،

<sup>(</sup>١) «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (١/٧٧).



لقوله ﷺ: «صلوا كما رأيتموني أصلى»(١).

\* قول المصنف رَحَمْ لَسُّهُ: «وَدَليلُ الزَّكَاةِ: قَوْلُه تعالىٰ: ﴿ خُذَ مِنْ أَمَوَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُمْ ﴾ [التوبة: ١٠٣]».

فيه مسائل:

الأولى: تركها -جحودًا- كفر بالإجماع، وكذلك من امتنع عن أدائها قوتل إجماعًا؛ كما حصل بين الصحابة في عهد أبي بكر الصديق الله.

الثانية: من تركها كسلًا وبخلًا، فهو تحت المشيئة؛ كما في حديث أبي هريرة هو قال: قال رسول الله في الله على الله على الله على عليه في نار جهنم؛ فيجعل في صفائح؛ فيكوئ بها جنباه وجبينه، حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، ثم يرئ سبيله: إما إلى جنة، وإما إلى نار...» الحديث (١).

قال مقيده أبو أسامة الهلالي -عفا الله عنه-: فهذا دال على أن تارك الزكاة بخلًا وكسلًا لا يكفر، وهذا متفق عليه عند أهل السنة والجماعة بلا مثنوية.

\* قول المصنف رَجَمْ لِللهُ: «وَدليلُ الصَّوْمِ قَوْلُه تعالىٰ: ﴿ يَا يَهُمَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَي اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَي اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ الْعَلَى كُمْ تَنَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٢]». فيه مسائل:

الأولىٰ: قوله تعالىٰ: ﴿كُنِبَعَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ دليل علىٰ وجوب الصوم، وأنه فرض.

الثانية: أنه فرض على المسلمين، ولذلك خوطب به المؤمنون بخاصة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٣١) من حديث مالك بن الحويرث علمه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٩٨٧).

لأنهم هم الذين يستجيبون، وهم الذين يصح منهم الصيام، ويقبل منهم الصيام، أما الكفار فلو فعلوه لما صح منهم حتى يأتوا بالتوحيد.

الثالثة: في قوله تعالىٰ: ﴿كُمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ فوائد:

١ - الصوم مشروع للأمم السابقة، وإن اختلفت كيفيته.

٢- بيان أهمية الصوم حيث فرضه الله علىٰ جميع الأمم من قبلنا، وهذا يدل
 علىٰ محبة الله له.

. ٣- التخفيف على هذه الأمة، حيث إنها لم تكلف وحدها بالصيام، الذي قد يكون فيه مشقة على النفوس والأبدان.

٤ - الإشارة إلى أنّ الله أكمل لهذه الأمة دينها، حيث أكمل لها الفضائل التي سبقت لغيرها.

الرابعة: في قوله تعالىٰ: ﴿لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴾ بيان حكمة الصيام؛ وأنها تقوى الله وما يترتب عليها من خصال الخير، واتقاء المحارم والشهوات الباطلة، فالإنسان إذا ترك المباحات طاعة لله فمن باب أولىٰ أن يترك المحرمات والمحظورات، فالصيام دربة علىٰ الطاعة، وجنة من الحرام، ووجاء للشهوات.

ولذلك؛ فالصائم أقرب إلى الخير من غيره، بل إن الشر الذي يقود إلى المهالك يقل في هذا الشهر المبارك.

قول المصنف رَحَمْ لِللهُ: «وإذا قِيلَ لَكَ الصِّيام شَهْرٌ؟ فَقُلْ: نَعَم، والدَّلِيلُ قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى آُنْ زِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّكَاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]».

فيه مسائل:

الأولئي: أنَّ مدة الصيام شهر، وأنه شهر رمضان.



الثانية: أنَّ رمضان شهر القرآن؛ حيث أنزل في ليلة القدر: ﴿إِنَّا أَنزَلُنَهُ فِي لَيَلَةِ الْقَدَرِ: ﴿إِنَّا أَنزَلُنَهُ فِي لَيَلَةٍ الْقَدَرِ: ١].

الثالثة: دليل على وجوب صيام شهر رمضان: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلَيْصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وأن التخيير الذي كان في بداية فرضه منسوخ (١).

\* قول المصنف رَحَالِسُهُ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَكَ: الصِّيامُ فِي اللَّيْلِ أَوْ فِي النَّهَارِ؟
 فَقْل: فِي النَّهَارِ، والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالىٰ: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُوا اَلْحَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْفَجْرِ ثُمُّ الْفَجْرِ ثُمُّ الْقِيامَ إِلَى النَّيْلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]».

#### فيه مسائل:

الأولى: أن نهار رمضان شرع للصيام وليله للقيام.

عن أبي هريرة على عن النبي على قال: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه» (٢٠).

وفي رواية «**و**ما **تأخ**ر»<sup>(٣)</sup>.

وعنه ه أن رسول الله على قال: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه» (١٤).

الثانية: استدل المصنف رَحَمُ لِللهُ على أن وقت الصيام في النهار بقوله تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُواْ الصِّيامَ إِلَى

<sup>(</sup>١) انظر كتابنا: «صفة صوم النبي عليه في رمضان» (ص١٥-١٦ ط الأولي).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٨)، ومسلم (٧٦٠).

<sup>(</sup>٣) «صحيح الجامع الصغير» (٥/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣٧)، ومسلم (٥٩).

# ٱلَّيْلِ ﴾ ووجه الدلالة:

الثالثة: فصلت السنة النبوية هذه الآية تفصيلًا واضحًا ليس فيه لبس ولا غموض.

#### وإليك التفصيل:

۱- كان أصحاب النبي الأمي محمد على إذا كان أحدهم صائمًا؛ فحضر الإفطار يأكلون ويشربون ويأتون النساء ما لم يناموا فإذا نام أحدهم قبل تناوله طعام العشاء لم يحلَّ له أن يفعل من ذلك شيئًا إلى مثلها، فوسعتهم رحمة ربِّك العزيز الوهَّاب، فرخص لهم بذلك؛ ففرحوا، يُفَصِّلُ ذلك الحديث الآتى:

عن البراء على قال: «كان أصحاب النَّبِيِّ الله إذا كان الرجل صائمًا فحضر الإفطار فقام قبل أن يفطر لم يأكل ليلته ولا يومه حتى يمسي، وإن قيس بن صِرْمَةَ الأنصاري كان صائمًا، فلما حضر الإفطار أتى امرأته فقال لها: أعندك طعام؟

قالت: لا، ولكن أنطلق فأطلب لك، وكان يومه يعمل، فغلبته عيناه، فجاءت امرأته، فلما رأته قالت: خيبة لك(١).

فلما انتصف النهار غُشي عليه، فذكر ذلك للنبي ﷺ فنزلت هذه الآية: ﴿ أُحِلَّ لَكُمُ لِيَّا لَهُ الصَّمَ لَيْ لَكُو النَّهِ الرَّفَ إِلَى فِسَآ إِكُمْ ﴾ ففرحوا بذلك فرحًا شديدًا، ونزلت: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ (٢).

٢- إن هذه الرحمة الربانية التي أفرغها الرءوف الرحيم علىٰ عباده المخبتين

<sup>(</sup>١) من الخيبة، وهي: الحرمان، يقال: خاب يخيب، إذا لم ينل طلبه، ويبلغ مرامه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٩١٥).

الذين قالوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير، تُحَدِّد معالم يوم الصائم: ابتداءه وانتهاءه، وأنه من تبين الفجر إلى إدبار النهار، وإقبال الليل وتواري قرص الشمس في الحجاب.

٣- الخيط الأبيض والخيط الأسود: عندما نزلت الآية الآنفة عمد بعض أصحاب النبي على إلى عقال أسود وعقال أبيض (١) فجعلوها تحت وسائدهم، أو يربطها أحدهم في رجله، ولم يزل يأكل ويشرب حتى يتبين له رؤيتهما.

عن عدي بن حاتم على قال: «لما نزلت ﴿ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ ﴾ عمدت إلى عقال أسود وإلى عقال أبيض؛ فجعلتهما تحت وسادتي، فجعلت أنظر في الليل فلا يستبين لي، فغدوت على رسول الله على فذكرت له ذلك فقال: «إنما ذلك سواد الليل وبياض النهار»(٢).

وعنه سهل بن سعد على قال: «لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيّنَ لَكُو اللّهَ عَلَمُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْودِ ﴾ قال: فكان الرجل إذا أراد الصوم ربط أحدهم في رجليه الخيط الأبيض، والخيط الأسود، فلا يزال يأكل ويشرب حتى يتبين له رؤيتهما، فأنزل الله بعد ذلك: ﴿ مِنَ الفَحْرِ ﴾ فعلموا أنما يعنى بذلك الليل والنهار » (٣).

وبعد هذا البيان القرآني والفيض الرباني فقد بيَّن الرسول عَلَيْ لأصحابه حدَّ التَّبيُّن وصفًا بما لا يدع مجالًا للشك أو الجهل.

<sup>(</sup>١) هو الحبل الذي يعقل به البعير، كما في «المصباخ المنير» (٢/ ٢٢٤)، و «المعجم الوسيط» (٢/ ٦٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٩١٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٨٩٤)، ومسلم (١٠٩١).

ولله دَرُّ القائل:

وليس يصحُّ فِي الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل

٤- الفجر فجران: ومن جملة هذه الأحكام التي بيّنها رسول الله على تفصيلًا: أن الفجر فجران:

أ- الكاذب: وهو لا يحلُّ صلاة الصبح، ولا يحرِّم الطعام على الصائم.

ب- الصادق: وهو الذي يحرِّم الطعامَ علىٰ الصائم، ويحلُّ صلاة الفجر.

عن ابن عباس عين قال: قال رسول الله على «الفجر فجران: فأما الأول فإنه لا يحرِّم الطعام، ويحلُّ الصلاة، وأما الثاني، فإنه يحرِّم الطعام، ويحلُّ الصلاة»(١).

واعلم -أخي المسلم- أنَّ:

أ- الفجر الكاذب: هو البياض المستطيل الساطع المُصَعَّد ﷺ كذنب السَّرْحان.

ب- الفجر الصادق: هو الأحمر المستطير المعترض على رءوس الشعاب والجبال، المنتشر في الطرق والسّكك والبيوت، وهذا هو الذي تتعلق به أحكام الصيام والصلاة.

عن سَمرة شه قال: قال رسول الله على: «لا يغرنّكم أذان بلال، ولا هذا البياض لعمود الصبح حتى يستطير»(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه ابن خزيمة (٣٥٦)، والحاكم (١/ ١٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٠٩٤).



وعن طَلْقِ بن علي ﷺ: أن النبي ﷺ قال: «كلوا واشربوا ولا يغرَّنَكُم الساطع المُصَعَّد، وكلوا واشربوا حتى يعترض لكم الأحمر»(١).

واعلم -أيها الموفق إلى طاعة ربه-: أن أوصاف الفجر الصادق هي التي تتفق والآية الكريمة: ﴿حَقَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُو الْخَيْطُ اَلاَّ بْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ اَلْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾؛ فإن ضوء الفجر إذا اعترض في الأفق علىٰ الشعاب ورءوس الجبال ظهر كأنه خيط أبيض، وظهر من فوقه خيط أسود هو بقايا الظلام الذي ولَّىٰ مدبرًا.

فإذا تبيَّن لك ذلك؛ فأمسك عن الأكل والشراب والنكاح، وإذا كان في يدك كأس من ماء أو شراب؛ فاشربها هنيئًا مريئًا؛ لأنها رخصة عظيمة من أرحم الراحمين على عباده الصائمين، ولو سمعت النداء:

قال ﷺ: «إذا سمع أحدكم النداء والإناء في يده؛ فلا يضعه حتى يقضي حاجته منه»(٢).

والمقصود بالنداء: أذان الفجر الثاني للفجر الصادق بدليل الزيادة التي رواها أحمد (٢/ ١٠٢) وغيرهما عقب الحديث: «وكان المؤذن يؤذن إذا بزغ الفجر».

ويشهد لهذا المعنى ما رواه أبو أمامة شه قال: أقيمت الصلاة والإناء في يد عمر، قال: أشْرَبُها يا رسول الله؟ قال: «نعم»، فشربها (٣).

<sup>(</sup>١) «صحيح الجامع الصغير وزيادته» (٤٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه أبو داود (٢٠٠٣)، وابن جرير الطبري في «التفسير» (٢/ ١٠٢)، والحاكم (١/ ٤٢٦)، والبيهقي (٤/ ٢١٨).

وله شواهد كثيرة جمعها وخرجها شيخنا كَخَلَلْلهُ في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٣/ ٣٨١-٣٨١).

<sup>(</sup>٣) حسن: أخرجه ابن جرير الطبري (٢/ ٢٠٢) بإسنادين عنه؛ فالحديث حسن.

فثبت أن الإمساك عن الطعام قبل طلوع الفجر الصادق بدعوى الاحتياط مددثة (١).

٥- ثم يتم الصيام إلى الليل:

فإذا أقبل الليل من جهة الشرق، وأدبر النهار من جهة الغرب، وغربت الشمس؛ فليفطر.

عن عمر على قال: قال على: «إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا، وغربت الشمس فقد أفطر الصائم»(٢).

وهذا أمر يتحقق بعد غروب قرص الشمس مباشرة، وإن كان ضوءُها ظاهرًا، فقد كان من هديه على الله إذا كان صائمًا أمر رجلًا؛ فأوفى على شيء، فإذا قال: غابت الشمس: أفطر (٣).

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ رَحَمُلَتُهُ في «الفتح» (٤/ ١٩٩): «ومن البدع المنكرة: ما أحدث في هذا الزمان من إيقاع الأذان الثاني قبل الفجر بنحو ثلث ساعة في رمضان، وإطفاء المصابيح التي جعلت علامة لتحريم الأكل والشرب على من يريد الصيام، زعمًا مما أحدثه أنه للاحتياط في العبادة، ولا يعلم بذلك إلا آحاد الناس، وقد جرَّهم ذلك إلى أن صاروا لا يؤذنون إلا بعد الغروب بدرجة لتمكين الوقت -زعموا-؛ فأخَروا الفطر وعجَّلوا السحور؛ وخالفوا السنة، فلذلك قلَّ عنهم الخير، وكثر فيهم الشر، والله المستعان».

قلت: ولا تزال بدعة الإمساك قبل طلوع الفجر وتمكين الوقت بعد غروب الشمس قائمة علىٰ قدم وساق في زمان الناس هذا؛ فإلىٰ الله المشتكيٰ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٩٥٤)، ومسلم (١١٠٠).

وقوله: «أفطر الصائم»: أي: أفطر حكمًا؛ لأنه دخل وقت الفطر؛ كقولهم: أنجد إذا أقام في نجد. وقيل: يلزم تحقق الثلاثة أمور، وهو قول مرجوح لحديث ابن أبي أوفى الآتي، ناهيك أنها أمور متلازمة.

<sup>(</sup>٣) «صحيح ابن خزيمة» (٢٠٦١)، وأوفى: أشرف واطلع.

وقد يظن بعض الناس أن الليل لا يتحقق بعد غروب الشمس فورًا، وإنما يدخل بعد انتشار الظلام شرقًا وغربًا، وقد حدث ذلك لبعض أصحاب النبي فأفهم بأنه يكفى أول الظلام من جهة الشرق بعد اختفاء قرص الشمس مباشرة.

عن عبد الله بن أبي أوفى على قال: كنّا مع رسول الله على في سفر وهو صائم [في شهر رمضان] فلما غربت الشمس قال لبعض القوم: يا فلان وفي رواية لأبي داود (٢٣٥٢): «يا بلال -، قم؛ فاجدح (١) لنا». فقال: يا رسول الله لو أمسيت وفي رواية للبخاري (٤/ ١٩٩ - الفتح): لو انتظرت حتى تمسي، وفي أخرى: الشمس - قال: «انزل؛ فاجدح لنا».

وثبت أن أصحاب النبي سَلِي اقتدوا بقوله؛ فوافق فعلهم قوله سَلَيْهُ؛ فقد كان أبو سعيد الخدري يفطر حين يغيب قرص الشمس<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الجدح: تحريك السويق أو اللبن بالماء يعود يقال له: المِجْدَح، وهو منحني الرأس؛ كما في «النهاية» (١/ ٢٤٣)، و «لسان العرب» (٢/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٩٥٥)، ومسلم (١١٠١) وما بين المعقوفتين زيادات مخرجة كالآتي: الأولىٰ لأحمد (٤/ ٣٨٠)، ومسلم (٣/ ١٣٢)، والثانية لعبد الرزاق في «المصنف» (٤/ ٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١/ ١٩٦-فتح) تعليقًا، ووصله سعيد بن منصور وابن أبي شيبة بسند صحيح.

\* قول المصنف رَخَلِللهُ: «وَدَليلُ الحَجِّ قولُه تعالىٰ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْمَيْتِ مَنِ السَّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧]».

#### فيه مسائل:

الأولىٰ: دليل فرضية الحجِّ، وأنه حقٌّ لله علىٰ العباد.

والحبُّ هو قصد الكعبة المشرفة والمشاعر المقدسة في وقت مخصوص، وهو: أشهر الحج المعلومات: شوال، وذو القعدة، وذو الحجج؛ لأداء عبادات مخصوصة، وهي: مناسك الحج.

الثانية: ولكن لما فيه من الكلفة والمشقة: علَّق الله فرضيته بالاستطاعة، وهي كل ما لا يستطيع المرء الحج إلا به.

وقد ذكر الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَمُلَللهُ شروط الاستطاعة في بعض رسائله فقال: «والاستطاعة تحصل بثلاثة شروط: صحة البدن، وأمن الطريق، ووجود الزاد والراحلة»(١).

وزاد بعض أهل العلم: سعة الوقت، ووجود محرم للمرأة.

ولما كان الحج يؤتي إليه من كل فج عميق، ويحتاج إلى استطاعة، وقد يحصل فيه أخطار؛ فمن رحمة الله أن جعله في العمر مرة.

عن ابن عباس عليكم الحجّ؛ فَالَيْ عَلَيْكُ: «إِن الله فرض عليكم الحجّ؛ فحجُّوا».

<sup>(</sup>۱) «الدرر السنية» (۱/ ۱٤۱).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه أبو داود (١٧٢١)، والنسائي (٥/ ١١١)، وأحمد (٤/ ١٥١).



الثالثة: ختم الله وَعَجَلْنَ الآية بحكم كفر من جحد فرضًا من فرائض الله وأنكره؛ ولذلك صحَّ عن عمر بن الخطاب في قوله: «ليمت يهوديًّا أو نصرانيًّا رجل مات ولم يحج، وجد لذلك سعته وخليت سبيله»(١).

الرابعة: بيان غنى الله عن العباد، وأنه ليس بحاجة إلى طاعتهم، وإنما يناله التقوى منهم ﴿ فَإِنَّ اللهَ غَنِيُّ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧]. وهم الفقراء إليه.

#### فو ائد:

١- تكفير تارك أحد المباني الأربعة، كان مذهبًا لبعض السلف ثم هُجرَ،
 واستقر الرأي علىٰ أنَّ من تركها عمدًا وجحودًا: كفر، ومن تركها كسلًا: فهو
 تحت المشيئة، لكن بقي الخلاف في مسألة الصلاة؛ كما تقدم (٢).

٢- هذه أركان الإسلام الخمسة المعروفة، فهل هناك أركان غيرها؟

بعض أهل العلم يزيد ما جاء في حديث الحارث الأشعري رفيه: «وأنا آمركم بخمس، الله أمرني بهن: السمع، والطاعة، والجهاد، والهجرة، والجماعة؛ فإنه من فارق الجماعة قيد شبر: فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه إلا أن يرجع» (٢).

وبعض العلماء يزيد ركن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

قال أبو القاسم الاصبهاني: «فصل: والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ركنان وثيقان من أركان الدين يجب على المرء ألا يهملهما»(١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي (٤/ ٣٣٤) بإسناد صحيح، وصححه الحافظ ابن كثير من «تفسير القرآن العظيم» (٢/ ٩٠١ - ط دار الفتح).

<sup>(</sup>۲) انظر تخریجه (۹۵).

<sup>(</sup>٣) مضي تخريجه (٣٤-٣٥).

<sup>(</sup>٤) «الحجة» (٢/٧١).

# ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ ﴿ ﴾

وبعضهم يزيد ركن النصح؛ لأن الرسول بايع عليه: «والنصح لكل مسلم» (۱). والصواب: أن ما ذكره هؤلاء العلماء من مهمات الدين وثوابته، أمَّا أن تدخل في أركان الدين: فلا؛ لأن النبي على حدَّها وحصرها بهذه الخمس.

ويذكر في هذا الباب: أن ابن عمر -راوي الحديث- قيل له: «فالجهاد»، قال: «الجهاد حسن؛ لكن هكذا حدثنا رسول الله ﷺ (٢٠).

# ٣- قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رَحْ لَاللهُ:

«واعلم: أنَّ هذه الدعائم الخمس بعضها مرتبط ببعض، وقد روي أنَّه لا يقبل بعضها بدون بعض، ونفي القبول هنا لا يراد به نفي الصحة، ولا وجوب الإعادة بتركه، وإنما يراد بذلك انتفاء الرضا به، ومدح عامله، والثناء بذلك عليه في الملأ الأعلى، والمباهاة به للملائكة، فمن قام بهذه الأركان على وجهها؛ حصل له القبول بهذا المعنى، ومن أتى ببعضها دون بعض؛ لم يحصل له ذلك، وإن كان لا يعاقب على ما أتى به منها عقوبة تاركه، بل تبرأ به ذمته، وقد يثاب عليه أيضًا.

ومن هنا: يعلم أنَّ ارتكاب بعض المحرمات التي يَنْقُصُ بها الإيمان تكون مانعةً من قبول بعض الطاعات، ولو كان من بعض أركان الإسلام، بهذا المعنى الذي ذكرناه؛ كما قال النبي على الشرب الخمر لم تقبل له صلاة أربعين يومًا» (٣).

وقال: «من أتى عرَّافًا؛ فصدقه بما يقول؛ لم تقبل له صلاة أربعين يومًا» (٤٠). وحديث ابن عمر يستدل به على أن الاسم إذا شمل أشياء متعددة لم يزل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧)، ومسلم (٥٦) من حديث جرير بن عبد الله ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٢٦/٢) بإسناد ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٠٠٣) من حديث ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٦٩) من حديث جرير بن عبد الله ١٠٠٠.



الاسم بزوال بعضها، فيبطل بذلك قول من قال: إنَّ الإيمان لو دخلت فيه الأعمال؛ للزم أن يزول بزوال عمل مما دخل في مسماه؛ فإن النبي على جعل هذه الخمس دعائم الإسلام ومبانيه، وفسر بها الإسلام في حديث جبرائيل.

ومع هذا؛ فالمخالفون في الإيمان يقولون: لو زال من الإسلام خصلة واحدة أو أربع خصال سوى الشهادتين لم يخرج بذلك من الإسلام.

وقد ضرب العلماء مثل الإيمان بمثل شجرة لها أصل وفروع وشعب، فاسم الشجرة يشمل علىٰ ذلك كله، ولو زال شيء من شعبها وفروعها لم يَزُل عنها اسم الشجرة، وإنما يقال: هي شجرة ناقصة، وغيرها أتم منها.

وقد ضرب الله مثل الإيمان بذلك في قوله: ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلَا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَكَمَ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَكَ كَشَكَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ ﴾ [إبراهيم: ٢٤].

والمراد بـ (الكلمة): كلمة التوحيد، وبـ (أصلها): التوحيد الثابت في القلوب، و(أُكلها): هو الأعمال الصالحة الناشئة منها.

وضرب النبي على مثل المؤمن والمسلم بالنخلة (١)، ولو زال شيء من فروع النخلة ومن ثمرها؛ لم يَزُل بذلك عنها اسم النخلة بالكلية، وإن كانت ناقصة الفروع أو الثمر»(٢).

\* قال المصنف رَحَدُلَسُّهُ: «وَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَا الْإِيمَانُ؟ فَقُلْ: أَن تُوْمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وكُتُبِهِ، ورُسُلِهِ، والْيَوْمِ الآخِرِ، وتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِه وشَرِّهِ مِن الله تعالىٰ. ومَلائِكَتِهِ، وكُتُبِهِ، وأَلْمُؤْمِنُونَ الآَيسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ، وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَالَىٰ. اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَمَلَتَهِكِيهِ، وَكُنُهُهِ، وَرُسُلِهِ، لانُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ، وَوَكَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦١)، ومسلم (٢٨١١) من حديث عبد الله بن عمر ولينضل

<sup>(</sup>Y) «جامع العلوم والحكم» (ص  $^{\Lambda-\Lambda} - \Lambda - \Lambda - \Lambda )$ .

غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

ودليل القدر؛ قوله تعالى: ﴿إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]». فيه مسائل:

الأولىٰ: الإيمان لغة: مصدر آمن يؤمن إيمانًا؛ فهو: مؤمن (١)، وهو: من الأمن ضد الخوف (٢).

قال الراغب الأصفهاني: «أصل الأمن: طمأنينة النفس وزوال الخوف»(").

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «فإنَّ اشتقاقه من الأمن؛ الذي هو: القرار والطمأنينة، وذلك إنما يحصل إذا استقر في القلب التصديق والانقياد »(٤).

وقد عرف الإيمان لغة بعدة تعريفات: فقيل: «التصديق»، وقيل: «الثقة»، وقيل: «اللقورار».

والذي اختاره شيخ الإسلام رَحَمْ اللهُ: أنه بمعنى الإقرار؛ لأنه أصدق في الدلالة على معنى الإيمان من غيره من الألفاظ، ودفع دعوى الترادف بين الإيمان والتصديق، وذكر بينهما فروقًا تؤدي إلى أنَّ أولىٰ تفسير للإيمان هو الإقرار:

١- أنَّ لفظة (آمن) تختلف عن لفظة (صدق) من جهة التعدي؛ حيث إنَّ لفظة (آمن) لا تتعدى إلا بحرف الباء؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] أو باللام، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ فَعَامَنَ لَدُلُوطُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، فيقال: آمن به، وآمن له، ولا يقال: آمنه، بخلاف لفظة (صدق)؛

<sup>(</sup>۱) «تهذيب اللغة» (۱٥/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) «الصحاح» (٥/ ٢٠٧١)، و «القاموس المحيط» (ص١٥١٨).

<sup>(</sup>٣) «المفردات» (ص٣٥).

<sup>(</sup>٤) «الصارم المسلول» (ص١٩٥).



فإنها تتعدى بنفسها؛ فيقال: صدقه.

٢- أنّه ليس بين (صدق) و (آمن) ترادف في المعنى؛ فإن الإيمان لا يستخدم إلا في الأمور التي يؤتمن فيها المخبر؛ مثل: الأمور الغيبية؛ لأنه مشتق من الأمن، أما الأمور المشاهدة المحسوسة؛ فهذه لا يصلح أن يقال فيها: آمن، وإنما يقال: صدق؛ لأن كل مخبر عن مشاهدة أو غيب يقال له في اللغة: صدقت، كما يقال: كذبت، أما لفظة الإيمان؛ فلا تستعمل إلا في الخبر عن غائب.

٣- أنَّ لفظة الإيمان في اللغة لا تقابل بالتكذيب، فإذا لم يصدق المخبر في خبره، يقال: كذبت، وإذا صدق يقال: صدقت، فيقال: صدقناه أو كذبناه، ولا يقال
 لكل مخبر: آمنا له أو كذبناه، ولا يقال: أنت مؤمن له أو مكذب به.

وإنما يقابل لفظ (الإيمان) لفظ (الكفر)، يقال: هو مؤمن أو كافر، والكفر لا يختص بالتكذيب، بل لو قال: أنا أعلم أنك صادق، ولكن لا أتبعك، بل أعاديك وأبغضك، وأخالفك ولا أوافقك؛ لكان كفره أعظم.

فلما كان الكفر المقابل للإيمان ليس هو التكذيب فقط؛ علم أنَّ الإيمان ليس هو التصديق فقط.

3- أنَّ الإيمان في اللغة مشتق من الأمن الذي هو ضد الخوف؛ فآمن؛ أي: صار داخلًا في الأمن، فهو: متضمن مع التصديق معنىٰ الائتمان والأمانة؛ كما يدل عليه الاستعمال والاشتقاق؛ ولهذا قال إخوة يوسف لأبيهم: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا وَلَوْ كُنَا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف:١٧]؛ أي: لا تقر بخبرنا، ولا تثق به، ولا تطمئن إليه ولو كنا صادقين؛ لأنهم لم يكونوا عنده ممن يؤتمن علىٰ ذلك، فلو صدقوا لم يأمن لهم، أما التصديق: فلا يتضمن شيئًا من ذلك.

هذه الأمور تمنع دعوى الترادف وتدفعها بين الإيمان والتصديق.

وعليه؛ فالإيمان ليس هو التصديق فحسب؛ إنما هو تصديق وأمن، أو تصديق وطمأنينة، وهو متضمن للالتزام بالمؤمن به، سواء أكان خبرًا أو إنشاءً، بخلاف لفظ التصديق المجرد، فمن أخبر غيره بخبر لا يتضمن طمأنينة إلى المخبر؛ لا يقال فيه: آمن له، بخلاف الخبر الذي يتضمن طمأنينة إلى المخبر، والمخبر قد يتضمن خبره طاعة المستمع له، وقد لا يتضمن إلا مجرد الطمأنينة إلى صدقه، فإذا تضمن طاعة المستمع؛ لم يكن مؤمنًا للمخبر إلا بالتزام طاعته مع تصديقه؛ فإن صدقه دون التزام بطاعته؛ فهذا يسمى: تصديقًا، ولا يسمى: إيمانًا(١).

ولهذا؛ فإن اللفظ المطابق لـ: (آمن) من جهة اللغة: هو لفظ (أقر)؛ لتوافقه مع لفظ (آمن) في الأمور المتقدمة، فإن الإيمان مأخوذ من الأمن الذي هو الطمأنينة، كما أن لفظ الإقرار مأخوذ من قرَّ يقر، وهو قريب من لفظ آمن يؤمن، لكن الصادق يطمأن إلىٰ خبره، والكاذب بخلاف ذلك؛ كما في قوله المسلق طمأنينة، والكذب ريبة»(١).

فالمؤمن دخل في الأمن، كما أن المقر دخل في الإقرار، ولفظ الإقرار يتضمن الالتزام، ثم إنه يكون على وجهين؟

أحدهما: الإخبار، وهو من هذا الوجه كلفظ التصديق والشهادة ونحوهما، وهذا الإقرار الذي يذكره الفقهاء في كتاب الإقرار.

والآخر: إنشاء التزام؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِيَّ

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۷/ ۲۹۰–۲۹۳ و۲۹۰–۵۳۶).

<sup>(</sup>٢) صحيح: جزء من حديث الحسن بن علي هيئي مرفوعًا، وأوله: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك... » أخرجه الترمذي (٢٥١٨)، والنسائي (٨/ ٢٣٧-٢٣٨)، وأحمد (١/ ٢٠٠) وهو صحيح، وانظر كتابي: «نيل الأوطار بتخريج كتاب الأذكار» (٢/ ٨٦١/ ١٢٤٣).



قَالُوٓا أَقَرَرْنَا ۚ قَالَ فَأَشَّهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّلِهِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٨١].

وليس هو -هنا- بمعنى الخبر المجرد؛ فإنه سبحانه قال: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِنُنَ لَا النَّامِ لِلْإِيمان والنصر بِهِ عَلَى ذَلِكُم إِصْرِي ﴾؛ فهذا التزام للإيمان والنصر للرسول، وكذلك لفظ الإيمان فيه إخبار وإنشاء والتزام بخلاف لفظ التصديق المجرد(١).

لذا؛ فالإيمان لغة: هو الإقرار؛ لأن التصديق إنما يطابق الخبر فقط، وأما الإقرار؛ فيطابق الخبر والأمر، ولأن (قرَّ) و (آمن) متقاربان، فالإيمان دخول في الأمن، والإقرار دخول في القرار ('').

وقال رَحَمُ لِللهُ: «فكان تفسيره بلفظ (الإقرار) أقرب من تفسيره بلفظ (التصديق) مع أن بينهما فرقًا»(٢).

. ولذلك؛ قال شيخ الإسلام رَحَالِسُهُ: «ومعلوم أنَّ الإيمان: هو الإقرار؛ لا مجرد التصديق، والإقرار ضمن قول القلب -الذي هو التصديق- وعمل القلب -الذي هو الانقياد»(1).

### وعليه؛ فالإقرار مشتمل على أمرين:

١ - اعتقاد القلب؛ وهو تصديقه بالأخبار.

٢ - عمل القلب؛ وهو إذعانه وانقياده للأوامر.

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۷/ ۰۳۰–۵۳۱).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٧/ ٦٣٧).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٧/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٧/ ٢٣٨).



الإيمان شرعًا: هو -عند السلف الصالح أهل السنة والجماعة والحديث والأثر -: اعتقاد بالجنان، وإقرار باللسان، وعمل بالأركان، ويزيد بطاعة الرحمن، وينقص بطاعة الشيطان.

قال الإمام الآجري رَحَالِشَهُ: «باب القول: بأنَّ الإيمان تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح، لا يكون مؤمنًا إلا أن يجتمع فيه هذه الخصال الثلاث».

قال: «اعلموا -رحمنا الله وإياكم- أنَّ الذي عليه علماء المسلمين: أنَّ الإيمان واجب على جميع الخلق؛ وهو: تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح.

ثم اعلموا: أنه لا تجزئ المعرفة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيمان باللسان نطقًا، ولا تجزئ معرفة القلب ونطق اللسان حتى يكون عمل بالجوارح، فإذا كملت فيه هذه الثلاث الخصال: كان مؤمنًا دلَّ علىٰ ذلك الكتاب، والسنة، وقول علماء المسلمين»(1).

وقال: «الإيمان: تصديق بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالجوارح؛ ولا يجوز غير هذا»(٢).

وقال الإمام ابن بطة العكبري رَحَمْ لِللهُ: «باب بيان الإيمان وفرضه، وأنه تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح والحركات؛ لا يكون العبد مؤمنًا إلا بهذه الثلاثة».

ثم قال: «اعلموا -رحمكم الله- أن الله -جل ثناؤه، وتقدست أسماؤه-

<sup>(</sup>۱) «الشريعة» (۲/ ۲۱۱).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/ ٦٢٤).



فرض على القلب المعرفة والتصديق له ولرسله ولكتبه، وبكل ما جاءت به السنة، وعلى الألسن النطق بذلك والإقرار به قولًا، وعلى الأبدان والجوارح العمل بكل ما أمر به وفرضه من الأعمال؛ لا تجزئ واحدة من هذه إلا بصاحبتها، ولا يكون العبد مؤمنًا إلا بأن يجمعها كلها؛ حتى يكون مؤمنًا بقلبه، مقرًّا بلسانه، عاملًا مجتهدًا بجوارحه.

ثم لا يكون -أيضًا- مع ذلك مؤمنًا حتى يكون موافقًا للسُّنة في كلِّ ما يقوله ويعمله متبعًا للكتاب والعلم في جميع أقواله وأعماله»(١).

وقال شيخ الإسلام رَحَلُلله: «ومن أصول أهل السنة والجماعة: أنَّ الدين والإيمان قول وعمل؛ قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح» (٢٠).

فهذه خمسة أمور اشتمل عليها الإيمان عند السلف الصالح: قول القلب، وعمله، وعمل الجوارح.

والأدلة على ذلك متكاثرة متوافرة؛ نذكر بعضها:

أُولًا: قول القلب؛ وهو: تصديقه ويقينه، قال تعالىٰ: ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَيَٰإِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴿ آَنَ لَهُمْ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ۚ ذَلِكَ جَزَآءُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الزمر:٣٣-٣٤].

وقال ﷺ: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ ﴾ [الحجرات: ١٥].

وفي حديث الشفاعة العظيم: «يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وفي قلبه من الخير ما يزن شعيرة» (٢).

<sup>(</sup>۱) «الإبانة» (۲/ ۲۰۷۰/۲۷).

<sup>(</sup>٢) «العقيدة الواسطية» (ص١٦١ بشرح هراس).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٤)، ومسلم (١٩٣).

ثانيًا: قول اللسان؛ وهو: النطق بالشهادتين: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، والإقرار بلوازمهما ومقتضاهما.

قال تعالى: ﴿ قُولُوٓا ءَامَنَ ابِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰۤ إِبْرَهِءَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

وقال -جل شأنه-: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ فَلَا خَوَفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْ زَنُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٣].

وقال ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأني رسول الله» الحديث (١٠).

ثالثاً: عمل القلب؛ وهو: النية، والإخلاص، والمحبة، والانقياد، والإقبال على الله على الله عليه، ولوازم ذلك وتوابعه.

قال -جلَّ ثناؤه-: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ، زَادَتْهُمْ إِيمَنتًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢].

رابعًا: عمل اللسان؛ وهو: العمل الذي لا يؤدى إلا به؛ أي: كتلاوة القران، وذكر الله؛ من التسبيح، والتحميد، والتكبير، والتهليل، والاستغفار، وغير ذلك من الأعمال التي لا تؤدئ إلا باللسان.

خامسًا: عمل الجوارح؛ وهو: العمل الذي لا يؤدى إلا بها؛ مثل القيام، والركوع، والسجود، والمشي في مرضاة الله، والحج، والجهاد، وإماطة الأذى عن الطريق، وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥)، ومسلم (٢٢).



قال تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَالسَّجُدُواْ وَاَعْبُدُواْ رَيَّكُمْ وَاَفْعَدُواْ وَالسَّجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَيَّكُمْ وَالْفَعَالُواْ ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ وَ اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [الحج:٧٧-٧٧].

قال الإمام ابن قيم الجوزية: «وهاهنا أصل آخر؛ وهو: أنَّ حقيقة الإيمان مركبة من قول وعمل:

- والقول قسمان: قول القلب؛ وهو: الاعتقاد، وقول اللسان؛ وهو التكلم بكلمة الإسلام.

- والعمل قسمان: عمل القلب -وهو نيته، وإخلاصه -، وعمل الجوارح. فإذا زالت هذه الأربع: زال الإيمان بكماله، وإذا زال تصديق القلب: لم تنفع بقية الأجزاء؛ فإنَّ تصديق القلب شرط في اعتقادها وكونها نافعة.

وإذا زال عمل القلب مع اعتقاد الصدق؛ فهذا موضع المعركة بين المرجئة وأهل السنة، فأهل السنة مجمعون على زوال الإيمان، وألا ينفع التصديق مع انتفاء عمل القلب -وهو محبته، وانقياده-؛ كما لم ينفع إبليس، وفرعون وقومه، واليهود والمشركين الذي كانوا يعتقدون صدق الرسول على بل ويقرون به سرًّا وجهرًا، ويقولون: ليس بكاذب؛ ولكن لا نتبعه، ولا نؤمن به»(۱).

الثانية: إذا اجتمع مع الإسلام؛ فيفسر بالإقرار والاعتقاد بما جاء به الشرع، وهو حينئذ يطلق على العمل الباطن، والإسلام على العمل الظاهر.

الثالثة: أركان الإيمان ستة؛ وهي الواردة في حديث جبريل -عليه الصلاة والسلام-، والركن ما لا يصح الإيمان إلا به، والأركان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله واليوم الآخر، والقدر خيره وشره من الله.

<sup>(</sup>١) «كتاب الصلاة» (ص ٥٤).

الرابعة: والإيمان بضع وسبعون شعبة، فأعلاها قول: لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان ودليل ذلك حديث أبي هريرة عناك: قال رسول الله عليه: «الإيمان بضع وسبعون شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان»(١).

ولا منافاة بين كون أركان الإيمان ستة وشعبه بضعاً وسبعين:

قال شيخنا ابن عثيمين رَحَمُ لَللهُ: «والجمع بين ما تضمنه كلام المؤلف رَحَمُ لَللهُ من أنَّ الإيمان بضع وسبعون شعبة وأنَّ أركانه ستة: أن نقول: الإيمان الذي هو العقيدة أصوله ستة، وهي: المذكورة في حديث جبريل –عليه الصلاة والسلام حينما سأل النبي عن الإيمان؛ فقال: «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»، وأما الإيمان الذي يشمل الأعمال وأنواعها وأجناسها؛ فهو بضع وسبعون شعبة.

ولهذا؛ سمىٰ الله تعالىٰ الصلاة: إيمانًا في قوله: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣]»(٢).

الخامسة: الركن الأول: الإيمان بالله.

قال شيخنا ابن عثيمين رَحَم لَشُهُ: «الإيمان بالله: يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بوجود الله تعالىٰ، وقد دلَّ علىٰ وجودة تعالىٰ: الفطرة، والعقل، والشرع، والحس:

١- أما دلالة الفطرة على وجوده؛ فإن كلَّ مخلوق قد فُطِر على الإيمان بخالقه من غير سبق تفكير أو تعليم، ولا ينصرف عن مقتضى هذه الفطرة إلا من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩)، ومسلم (٣٥).

<sup>(</sup>٢) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٦٤).



طرأ علىٰ قلبه ما يصرفه عنه؛ لقول النبي على الله الله الله الله الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يُمجِّسانه (١).

٢- وأما دلالة العقل على وجود الله تعالىٰ؛ فلأن هذه المخلوقات سابقها ولاحقها لابد لها من خالق أوجدها؛ إذ لا يمكن أن توجد نفسها بنفسها؛ لأن الشيء لا يخلق نفسه؛ لأنه قبل وجوده معدوم فكيف يكون خالقًا؟

ولا يمكن أن توجد صدفة؛ لأن كلَّ حادث لابدَّ له من محدث، ولأن وجودها علىٰ هذا النظام البديع، والتناسق المتآلف، والارتباط الملتحم بين الأسباب ومسبباتها، وبين الكائنات بعضها مع بعض يمنع منعًا باتًّا أن يكون وجودها صدفة، إذ الموجود صدفة ليس علىٰ نظام في أصل وجوده، فكيف يكون منتظمًا حال بقائه وتطوره؟!

وإذا لم يمكن أن توجد هذه المخلوقات نفسها بنفسها، ولا أن توجد صدفة؛ تعين أن يكون لها موجد، وهو: الله ربُّ العالمين.

وقد ذكر الله تعالى هذا الدليل العقلي والبرهان القطعي؛ حيث قال: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة ١٣٥٨،



وكان جبير يومئذ مشركًا؛ قال: «كاد قلبي أن يطير» (١).

# ولنضرب مثلًا يوضح ذلك:

فإنه لو حدثك شخص عن قصر مشيد، أحاطت به الحدائق، وجرت بينها الأنهار، وملئ بالفرش والأسرة، وزين بأنواع الزينة من مقوماته ومكملاته، وقال لك: إنَّ هذا القصر وما فيه من كمال قد أوجد نفسه، أو وجد هكذا صدفة بدون موجد لبادرت إلى إنكار ذلك وتكذيبه، وعددت حديثه سفهًا من القول، أفيجوز بعد ذلك أن يكون هذا الكون الواسع بأرضه وسمائه، وأفلاكه وأحواله، ونظامه البديع الباهر، قد أَوْجَدَ نفسَه، أو وُجِدَ صُدْفةً بدون موجد؟!

"- وأما دلالة الشرع على وجود الله تعالى؛ فإن الكتب السماوية كلها تنطق بذلك، وما جاءت به من الأحكام المتضمنة لمصالح الخلق دليل على أنها من رب حكيم عليم بمصالح خلقه، وما جاءت به من الأخبار الكونية التي شهد الواقع بصدقها: دليل على أنها من رب قادر على إيجاد ما أخبر به.

٤ - وأما أدلة الحس على وجود الله؛ فمن وجهين:

أحدهما: أننا نسمع ونشاهد من إجابة الداعين، وغوث المكروبين، ما يدل دلالة قاطعة على وجوده تعالىٰ؛ قال تعالىٰ: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَكَبُلُ فَأَسَّ تَجَبُنَا لَكُمْ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

عن أنس بن مالك ﷺ: أنَّ أعرابيًا دخل يوم الجمعة، والنبي ﷺ يخطب، فقال: يا رسول الله! هلك المال، وجاع العيال؛ فادع الله لنا، فرفع يديه ودعا؛ فثار السحاب أمثال الجبال: فلم ينزل عن منبره حتى رأيت المطر يتحادر على لحيته.

وفي الجمعة الثانية قام ذلك الأعرابي أو غيره فقال: يا رسول الله! تهدُّم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٥٤).



البناء، وغرق المال، فادع الله لنا، فرفع يديه وقال: «اللهم حوالينا، ولا علينا»، فما يشير إلىٰ ناحية إلا انفرجت»(١).

وما زالت إجابة الداعين أمرًا مشهودًا إلىٰ يومنا هذا، لمن صدق اللجوء إلىٰ الله تعالىٰ، وأتىٰ بشرائط الإجابة.

الوجه الثاني: أن آيات الأنبياء التي تسمى: المعجزات، ويشاهدها الناس، أو يسمعون بها: برهان قاطع على وجود مرسلهم، وهو: الله تعالى؛ لأنها أمور خارجة عن نطاق البشر، يجريها الله تعالىٰ تأييدًا لرسله، ونصرًا لهم.

ومثال ذلك: آية موسى -عليه الصلاة والسلام- حين أمره الله تعالى أن يضرب بعصاه البحر؛ فضربه فانفلق اثني عشر طريقًا يابسًا، والماء بينها كالجبال، قال الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى آنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحَرِ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٣٣].

ومثال ثان: آية عيسىٰ -عليه الصلاة والسلام- حيث كان يحيي الموتىٰ، ويخرجهم من قبورهم بإذن الله؛ قال الله تعالىٰ: ﴿وَأُخِي ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِ ٱللهِ ﴾ [آل عمران: ٤٩]، وقال: ﴿وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِي ﴾ [المائدة: ١١٠].

ومثال ثالث: لمحمد على حين طلبت منه قريش آية؛ فأشار إلى القمر؛ فانفلق فرقتين؛ فرآه الناس، وفي ذلك قوله تعالى: ﴿ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَمَرُ لَا اللهُ عَلِيهُ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرُ ﴾ [القمر١-٢].

فهذه الآيات المحسوسة التي يجريها الله تعالىٰ تأييدًا لرسله، ونصرًا لهم: تدل دلالة قطعية على وجوده تعالىٰ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٣٢)، ومسلم (٨٧٩).

### الثاني: الإيمان بربوبيته:

أي: بأنه وحده الرب لا شريك له ولا معين، والرب: من له الخلق والملك والأمر، فلا خالق إلا الله، ولا مالك إلا هو، ولا أمر إلا له، قال تعالىٰ: ﴿أَلَا لَهُ اللَّهُ وَالْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، وقال: ﴿ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَالَّذِينَ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَالَّذِينَ لَهُ مَا يُمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣].

ولم يعلم أن أحدًا من الخلق أنكر ربوبية الله سبحانه إلا أن يكون مكابرًا غير معتقد بما يقول؛ كما حصل من فرعون حين قال لقومه: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٤]، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَهِ غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨].

لكن ذلك ليس عن عقيدة؛ قال تعالىٰ: ﴿وَبَحَكُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ﴾ [النمل: ١٤].

وقال موسى لفرعون فيما حكى الله عنه: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَآأَنزَلَهَ ۖ وَلَا رَبُّ اللَّهِ عَنْهِ: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَآأَنزَلَهَ ۖ وَلَا إِلَّا رَبُّ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِّي لَأَظُنْكَ يَنفِرْعَوْنُ مَثْبُورًا ﴾ [الإسراء: ١٠٢].

ولهذا؛ كان المشركون يقرون بربوبية الله تعالى مع إشراكهم به في الألوهية؛ قال تعالى: ﴿ قُل لِمَنِ ٱلأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ الْعَظِيمِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَهِن سَأَلُنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الزخرف: ٩].



و قال: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ۖ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧].

وأمر الرب سبحانه شامل للأمر الكوني والشرعي؛ فكما أنه مدبر الكون، القاضي فيه بما يريد حسبما تقتضيه حكمته: فهو كذلك الحاكم فيه بشرع العبادات وأحكام المعاملات حسبما تقتضيه حكمته؛ فمن اتخذ مع الله تعالى مشرعًا في العبادات أو حاكمًا في المعاملات: فقد أشرك به، ولم يحقق الإيمان.

الثالث: الإيمان بألوهيته: أي: بأنه وحده الإله الحق لا شريك له، والإله بمعنى المألوه؛ أي: المعبود حبًّا وتعظيمًا:

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِلَنَهُ كُرُ إِلَهُ وَحِدُ ۖ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وقال تعالىٰ: ﴿ شَهِدَ ٱللهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَ كُهُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ ۚ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَرْبِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨].

# وتسميتها آلهة لا يعطيه حق الألوهية:

قال تعالىٰ في اللات والعزىٰ ومناة: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا أَشَمَاءٌ سَيَّنَتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُمْ مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلطَنِ ﴾ [النجم: ٢٣].

وقال عن هود أنه قال لقومه: ﴿أَتُجَدِلُونَنِي فِي أَسْمَلَةِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُدُ وَءَابَآؤُكُمُ مَّانَزَّلَ ٱللَّهُ بِهَامِن شُلْطَانِ ﴾ [الأعراف: ٧١].

وقد أبطل الله تعالى اتخاذ المشركين هذه الآلهة ببرهانين عقليين:

الأول: أنه ليس في هذه الآلهة التي اتخذوها شيء من خصائص الألوهية؛ فهي مخلوقة لا تَخلُق، ولا تجلب نفعًا لعابديها، ولا تدفع عنهم ضررًا، ولا تملك لهم حياة ولا موتًا، ولا يملكون شيئًا من السموات، ولا يشاركون فيه.

قال تعالىٰ: ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ ءَالِهَةً لَّا يَخَلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتَاوَلَا حَيَوْةً وَلَانْشُورًا ﴾ [الفرقان: ٣].

وقال: ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخَلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ اللَّهِ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩١-١٩٢].

وإذا كانت هذه حال تلك الآلهة: فإن اتخاذها آلهة من أسفه السفه، وأبطل الباطل.

الثاني: أنَّ هؤلاء المشركين كانوا يقرُّون بأنَّ الله تعالىٰ وحده الرب الخالق الذي بيده ملكوت كل شيء، وهو يجير ولا يجار عليه، وهذا يستلزم أن يوحِّدوه بالألوهية:

كما قال تعالىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَآءَ بِنَآءً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً



فَأَخْرَجَهِ عِنَ ٱلشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ أَفَلَا تَجَعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١-٢٢].

وقال: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ۚ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧].

وقال: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَىّٰ مِنَ ٱلْمَانَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ فَقُلْ أَفَلَا نَنْقُونَ ٱلْحَىّٰ مِنَ ٱلْحَىٰ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ فَقُلْ أَفَلَا نَنْقُونَ اللَّهُ مَنَ الْمَانِّ وَيُعْرِجُ الْمَانَ اللَّهُ الْمَانَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَانَ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُولِلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّه

# الرابع: الإيمان بأسمائه وصفاته:

أي: ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو سنة رسوله على الأسماء والصفات على الوجه اللائق به من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل:

قال تعالىٰ: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِ أَسْمَلَهِهِ ۗ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف:١٨٠].

وقال: ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [الروم: ٢٧]، وقال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ ـ شَى ۖ ثُمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

# وقد ضَلَّ في هذا الأمر طائفتان:

إحداهما: المعطلة: الذين أنكروا الأسماء والصفات، أو بعضها؛ زاعمين: أنَّ إثباتها يستلزم التشبيه؛ أي: تشبيه الله تعالى بخلقه.

# وهذا زعم باطل لوجوه منها:

الأول: أنه يستلزم لوازم باطلة؛ كالتناقض في كلام الله سبحانه؛ وذلك: أنَّ الله تعالىٰ أثبت لنفسه الأسماء والصفات، ونفىٰ أن يكون كمثله شيء، ولو كان إثباتها يستلزم التشبيه: لزم التناقض في كلام الله، وتكذيب بعضه بعضًا.

الثاني: أنه لا يلزم من اتفاق الشيئين في اسم أو صفة أن يكونا متماثلين؟ فأنت ترئ الشخصين يتفقان في أنَّ كلَّا منهما إنسان سميع، بصير، متكلم، ولا

يلزم من ذلك أن يتماثلا في المعاني الإنسانية، والسمع، والبصر، والكلام، وترى الحيوانات لها أيد وأرجل وأعين: ولا يلزم من اتفاقها هذا أن تكون أيديها وأرجلها وأعينها: متماثلة.

فإذا ظهر التباين بين المخلوقات فيما تتفق فيه من أسماء أو صفات: فالتباين بين الخالق والمخلوق أبين وأعظم.

الطائفة الثانية: المشبهة: الذين أثبتوا الأسماء والصفات مع تشبيه الله تعالى بخلقه زاعمين: أنَّ هذا مقتضى دلالة النصوص؛ لأن الله تعالى يخاطب العباد يفهمون.

# وهذا الزعم باطل لوجوه؛ منها:

الأول: أنَّ مشابهة الله تعالىٰ لخلقه أمر باطل؛ يبطله العقل والشرع، ولا يمكن أن يكون مقتضىٰ نصوص الكتاب والسنة أمرًا باطلًا.

الثاني: أنَّ الله تعالىٰ خاطب العباد بما يفهمون من حيث أصل المعنى، أما الحقيقة والكُنه الذي عليه ذلك المعنى؛ فهو مما استأثر الله تعالىٰ بعلمه فيما يتعلق بذاته وصفاته.

فإذا أثبت الله لنفسه أنه سميع؛ فإن السمع معلوم من حيث أصل المعنى وهو: إدراك الأصوات-، لكن حقيقة ذلك بالنسبة إلى سمع الله تعالى غير معلومة؛ لأن حقيقة السمع تتباين حتى في المخلوقات؛ فالتباين فيها بين الخالق والمخلوق: أبين وأعظم.

وإذا أخبر الله تعالىٰ عن نفسه أنه استوى علىٰ عرشه، فإن الاستواء من حيث أصل المعنىٰ معلوم، لكن حقيقة الاستواء التي هو عليها غير معلومة بالنسبة إلىٰ استواء الله علىٰ عرشه؛ لأن حقيقة الاستواء تتباين في حق المخلوق، فليس



الاستواء على كرسي مستقر كالاستواء على رحل بعير صعب نفور، فإذا تباينت في حق المخلوق؛ فالتباين فيها بين الخالق والمخلوق أبين وأعظم.

والإيمان بالله تعالى على ما وصفنا يثمر للمؤمنين ثمرات جليلة منها:

الأولىٰ: تحقيق توحيد الله تعالىٰ بحيث لا يتعلق بغيره رجاء ولا خوفًا ولا يعبد غيره.

الثانية: كمال محبة الله تعالى وتعظيمه بمقتضى أسمائه والحسنى وصفاته العليا.

الثالثة: تحقيق عبادته بفعل ما أمر به واجتناب ما نهى عنه»(١).

السادسة: الركن الثاني: الإيمان بالملائكة.

قال شيخنا ابن العثيمين رَحَم لَللهُ: «الملائكة: عالم غيبي، مخلوقون، عابدون لله تعالىٰ، وليس لهم من خصائص الربوبية والألوهية شيء، خلقهم الله تعالىٰ من نور، ومنحهم الانقياد التام لأمره، والقوة علىٰ تنفيذه.

قال تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ - وَلَا يَسْتَخْسِرُونَ ﴿ يُسَيِّحُونَ اللَّ يُسَيِّحُونَ اللَّهُ اللللَّ

وهم عدد كثير لا يحصيهم إلا الله تعالى، وفي حديث أنس الله في قصة المعراج: «أن النبي الله وفع له البيت المعمور في السماء، يصلي فيه كل يوم سبعون ألف ملك إذا خرجوا لم يعودوا إليه آخر ما عليهم»(٢).

والإيمان بالملائكة؛ يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بوجودهم.

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة » (ص٦٤-٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٧٠)، ومسلم (١٦٢).

الثاني: الإيمان بمن علمنا اسمه منهم باسمه، كجبريل -عليه الصلاة والسلام-، ومن لم نعلم اسمه نؤمن بهم أجمالًا.

الثالث: الإيمان بما علمنا من صفاتهم، كصفة جبريل؛ فقد أخبر النبي الله الله والله النبي الله الله الله الله والله من عليها، وله ستمائة جناح، قد سد الأفق (١).

وقد يتحوَّل الملك بأمر الله تعالىٰ إلىٰ هيئة رجل؛ كما حصل لجبريل حين أرسله تعالىٰ إلىٰ مريم، فتمثل لها بشرًا سويًّا، وحين جاء إلىٰ النَّبِيِّ وهو جالس في أصحابه جاءه بصفة لا يرىٰ عليه أثر السفر، ولا يعرفه أحد من الصحابة، فجلس إلىٰ النبي عَنِيُّ، فأسند ركبتيه إلىٰ ركبتيه، ووضع كفيه علىٰ فخذيه، وسأل النبي عَنِيُ عن الإسلام، والإيمان، والإحسان، والساعة وأمارتها، فأجابه النبي في فانطلق، ثم قال النبي الله النبي الهذا جبريل أتاكم يعلمكم دينكم "١).

وكذلك الملائكة الذين أرسلهم الله تعالىٰ إلىٰ إبراهيم وإلىٰ لوط: كانوا في صورة رجال.

الرابع: الإيمان بما علمنا من أعمالهم التي يقومون بها بأمر الله تعالى؛ كتسبيحه، والتعبد له ليلًا ونهارًا بدون ملل ولا فتور.

### وقد يكون لبعضهم أعمال خاصة:

فجبريل -عليه الصلاة والسلام- الأمين على وحي الله تعالى يرسله به إلى الأنبياء والرسل.

وميكائيل الموكل بالقطر؛ أي: بالمطر والنبات.

وإسرافيل الموكل بالنفخ في الصُّور عند قيام الساعة وبعث الخلق.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٣٢ و٣٢٣٣)، ومسلم (١٧٤) من حديث عبد الله بن مسعود ريا

<sup>(</sup>۲) مضيٰ تخريجه (ص۱۷).



وملك الموت الموكل بقبض الأرواح عند الموت.

ومالك الموكل بالنار، وهو: خازن النار.

والملائكة الموكلون بالأجنة في الأرحام؛ إذا تم للإنسان أربعة أشهر في بطن أمه، بعث الله إليه ملكًا وأمره بكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أم سعيد.

والملائكة الموكلون بحفظ أعمال بني آدم، وكتابتها لكل شخص؛ ملكان: أحدهما عن اليمين، والثاني عن الشمال.

والملائكة الموكلون بسؤال إذا وضع في قبره، يأتيه ملكان يسألانه عن ربه، ودينه، ونبيه.

### والإيمان بالملائكة يثمر ثمرات جليلة منها:

الأولى: العلم بعظمة الله تعالى وقوته وسلطانه؛ فإن عظمة المخلوق من عظمة الخالق.

الثانية: شكر الله تعالىٰ علىٰ عنايته ببني آدم، حيث وكل مِن هؤلاء الملائكة مَن يقوم بحفظهم، وكتابة أعمالهم، وغير ذلك من مصالحهم.

الثالثة: محبة الملائكة على ما قاموا به من عبادة الله تعالى.

وقد أنكر قوم من الزائغين كون الملائكة أجسامًا، وقالوا: إنهم عبارة عن قوى الخير الكامنة في المخلوقات، وهذا تكذيب لكتاب الله تعالى وسنة رسوله وإجماع المسلمين:

قال تعالىٰ: ﴿ اَلْحَمَٰدُ بِلَّهِ فَاطِرِ اَلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَكَيْمِكَةِ رُسُلًا أُولِيّ أَجْنِحَةِ مَّشْنَى وَثُلَثَ وَرُبُكَ ﴾ [فاطر: ١]، وقال: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَ فَرُوا ۗ ٱلْمَلَتِهِكَةُ يَضْرِيُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٥٠].

وقال: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّالِلْمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ وَٱلْمَلَتِ كُذُّ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ

أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمْ ﴾ [الأنعام: ٩٣].

وقال: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقَّ ۚ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْكِيدُ ﴾ [سبأ: ٢٣]، وقال في أهل الجنة: ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابِ ۞ سَلَامُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبْرَتُمْ ۚ فَنِعْمَ عُفَٰتِي ٱلدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٣- ٢٤].

عن أبي هريرة و أنَّ النبي الله قال: «إذا أحب الله العبد نادى جبريل: إنَّ الله يحب فلانًا؛ فأحبه، فيحبه جبريل، فينادي جبريل في أهل السماء: إن الله يحب فلانًا، فأحبوه، فيحبه أهل السماء، ثم يوضع له القبول في الأرض»(١).

وفيه أيضًا عنه قال: قال النبي الله الذي الإمام الجمعة كان على كل باب من أبواب المساجد الملائكة يكتبون الأول؛ فالأول، فإذا جلس الإمام: طووا الصحف، وجاءوا يستمعون الذكر »(٢).

وهذه النصوص صريحة في أن الملائكة أجسام لا قوى معنوية -كما قال الزائغون-، وعلى مقتضى هذه النصوص أجمع المسلمون(7).

السابعة: الركن الثالث: الإيمان بالكتب الإلهية:

قال شيخنا ابن عثيمين كَغُلِللهُ: «الكتب: جمع كتاب، بمعنى: مكتوب.

والمراد بها: الكتب التي أنزلها تعالىٰ علىٰ رسله رحمة للخلق، وهداية لهم؛ ليصلوا بها إلىٰ سعادتهم في الدنيا والآخرة.

والإيمان بالكتب: يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بأنَّ نزولها من عند الله حقًّا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٩)، ومسلم (٢٦٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٩٢٩)، ومسلم (٨٥٠).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٧٧-٧٤).

الثاني: الإيمان بما علمنا اسمه كالقرآن: الذي نزل على محمد على محمد على والتوراة: التي أنزلت على موسى -عليه الصلاة والسلام-، والإنجيل: الذي أنزل على عيسى -عليه الصلاة والسلام-، والزبور: الذي أوتيه داود -عليه الصلاة والسلام-، وأما ما لم نعلم اسمه؛ فنؤمن به إجمالًا.

الثالث: تصديق ما صحَّ من أخبارها؛ كأخبار القرآن، وأخبار ما لم يبدل أو يحرف من الكتب السابقة.

الرابع: العمل بأحكام ما لم ينسخ منها، والرضا والتسليم به سواء فهمنا حكمته أم لم نفهمها، وجميع الكتب السابقة منسوخة بالقرآن العظيم.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨]؛ أي: حاكمًا عليه.

وعلىٰ هذا؛ فلا يجوز العمل بأي حكم من أحكام الكتب السابقة؛ إلا ما صبح منها، وأقره القرآن.

#### والإيمان بالكتب يثمر ثمرات جليلة منها:

الأولى: العلم بعناية الله تعالى بعباده، حيث أنزل لكل قوم كتابًا يهديهم به.

الثانية: العلم بحكمة الله تعالىٰ في شرعه حيث شرع لكل قوم ما يناسب أحوالهم؛ كما قال الله تعالىٰ: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمٌ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨](١).

الثامنة: الركن الرابع: الإيمان بالرسل.

قال شيخنا ابن عثيمين لَحَمُ لِللهُ: «الرسل جمع رسول، بمعنى: مرسل؛ أي: مبعوث بإبلاغ شيء».

والمراد: من أوحي إليه -من البشر- بشرع، وأُمِرَ بتبليغه.

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٥٧).

عن أنس بن مالك على على الشفاعة: «أنَّ النبي على الناس يأتون إلى آدم؛ ليشفع لهم؛ فيعتذر إليهم، ويقول: ائتوا نوحًا رسول بعثه الله ...» الحديث (١٠).

وقال الله تعالىٰ في محمد ﷺ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَاۤ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمُ ٱلنَّبِيِّتِنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

ولم تخل أمة من رسول يبعثه الله تعالىٰ بشريعة مستقلة إلىٰ قومه، أو نبي يوحىٰ إليه بشريعة من قبله ليجددها:

قال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَـنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤].

وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَىٰةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ۚ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ ﴾ [المائدة: ٤٤].

والرسل بشر مخلوقون، ليس لهم من خصائص الربوبية والألوهية شيء:

قال الله تعالىٰ عن نبيه محمد على وهو سيد المرسلين وأعظمهم جاهًا عند الله عند الله تعالىٰ عن نبيه محمد على والله عنه الله الله والله والله

وقال تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنِي لَآ أَمْلِكُ لَكُرُّ ضَرًّا وَلَارَشَدًا ۞ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَمِن دُونِهِ ـ مُلْتَحَدًّا ﴾ [الجن: ٢١-٢٢].

وتلحقهم خصائص البشرية: من المرض والموت، والحاجة إلى الطعام والشراب، وغير ذلك:

قال الله تعالىٰ عن إبراهيم -عليه الصلاة والسلام- في وصفة لربه تعالىٰ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥١٠).



﴿ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ ﴾ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴿ ۚ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ ﴾ [الشعراء: ٧٩-٨].

وقال الله الله بالعبودية له في أعلى مقاماتهم، وفي سياق الثناء عليهم: وقد وصفهم الله بالعبودية له في أعلى مقاماتهم، وفي سياق الثناء عليهم: فقال تعالى في نوح -عليه الصلاة والسلام-: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴾ [الإسراء: ٣].

وقال في محمد ﷺ: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ وَلِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفوقان: ١].

وقال في إبراهيم وإسحاق ويعقوب ﷺ: ﴿ وَأَذَكُرْ عِبَدَنَاۤ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَىٰقَ وَيَعْقُوبَ أُوْلِي ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِرِ ﴿ فَ ۚ إِنَّاۤ ٱخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكَّرَى ٱلدَّارِ ﴿ فَ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾ [ص: ٤٥-٤٧].

وقال في عيسىٰ بن مريم -عليه الصلاة والسلام-: ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَةِ بِـلَ ﴾ [الزخرف: ٥٩].

# والإيمان بالرسل؛ يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بأن رسالتهم حقٌ من الله تعالىٰ؛ فمن كفر برسالة واحد منهم، فقد كفر بالجميع؛ كما قال تعالىٰ: ﴿كَذَبَتَ فَوْمُ نُوجٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠٥].

فجعلهم الله مكذبين لجميع الرسل مع أنه لم يكن رسول غيره حين كذبوه؛ وعلى هذا: فالنصارى الذين كذبوا محمدًا الله ولم يتبعوه هم مكذبون للمسيح بن مريم غير متبعين له، ولاسيما وأنه قد بشرهم بمحمد الله ولا معنى لبشارتهم به إلا أنه رسول إليهم ينقذهم الله به من الضلالة، ويهديهم إلى صراط مستقيم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٠١)، ومسلم (٥٧٢) من حديث عبد الله بن مسعود كليه.

الثاني: الإيمان بمن علمنا اسمه منهم باسمه؛ مثل: محمد، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ونوح عليه وهؤلاء الخمسة، هم: أولو العزم من الرسل، وقد ذكر هم الله تعالى في موضعين من القرآن في سورة الأحزاب في قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّيْيَانَ مِيثَنَعَهُمُ وَمِن فَي حَمِن نُوج وَإِنْرَهِم وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْمَم ﴾ [الأحزاب: ٧].

وفي سورة الشورى في قوله: ﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ وَوُمَّا وَٱلَّذِى وَعَيْسَى اللَّهِ مَا وَصَّىٰ بِهِ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اللَّهِ أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ﴾ [الشورى: ١٣].

وأما من لم نعلم اسمه منهم، فنؤمن به إجمالًا؛ قال تعالىٰ: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا رُسُلُنَا رُسُلُنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ [غافر: ٧٨].

الثالث: تصديق ما صح عنهم من أخبارهم.

الرابع: العمل بشريعة من أُرسل إلينا منهم، وهو: خاتمهم محمد ﷺ، المرسل إلى جميع الناس؛ قال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤَمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِي المرسل إلىٰ جميع الناس؛ قال الله تعالىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤَمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِي الله فَي الله وَمَا شَكِمَ الله وَيَسَلّمُواْ شَلِيمًا ﴾ في ما شَجَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلّمُواْ شَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

### وللإيمان بالرسل ثمرات جليلة منها:

الأولى: العلم برحمة الله تعالى وعنايته بعباده؛ حيث أرسل إليهم الرسل؛ ليهدوهم إلى صراط الله تعالى، ويبينوا لهم كيف يعبدون الله؛ لأن العقل البشري لا يستقل بمعرفة ذلك.

الثانية: شكره تعالى على هذه النعمة الكبرى.

الثالثة: محبة الرسل -عليه الصلاة والسلام- وتعظيمهم، والثناء عليهم بما يليق بهم؛ لأنهم رسل الله تعالى؛ ولأنهم قاموا بعبادته، وتبليغ رسالته، والنصح لعباده.



وقد كذب المعاندون رسلهم؛ زاعمين: أنَّ رسل الله تعالىٰ لا يكونون من البشر! وقد ذكر الله تعالىٰ هذا الزعم وأبطله، بقوله: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤُمِنُواْ إِذَ البشر! وقد ذكر الله تعالىٰ هذا الزعم وأبطله، بقوله: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤُمِنُواْ إِذَ عَامَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَعَتُ ٱللهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴿ قُلُ قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَتِكَ تُنُ مَشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَنَزَلُنَا عَلَيْهِم مِن ٱلسَّمَاءِ مَلَكَ السَّمَاءِ مَلَكَ السَّمَاءُ مَلَكُ السَّمَاءُ الإسراء: ٩٤-٩٥]؛ فأبطل الله تعالىٰ هذا الزعم بأنه لابد أن يكون الرسول بشرًا؛ لأنه مرسل إلىٰ أهل الأرض، وهم بشر.

ولو كان أهل الأرض ملائكة: لنزل الله عليهم من السماء ملكًا رسولًا، ليكون مثلهم.

وهكذا حكىٰ الله تعالىٰ عن المكذبين للرسل أنهم قالوا: ﴿إِنْ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرُ مِثْلًا بَشَرُ مِثْلًا بَشَرُ مَثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلُطَانِ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهَ مَنْ اللَّهَ مَنْ اللَّهَ مَن يَشَآءُ مِن عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَأْتِيكُم بِسُلُطَنِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [إبراهيم:١٠-١١]» (١٠).

التاسعة: الركن الخامس: الإيمان باليوم الآخر:

قال شيخنا ابن عثيمين رَجَع لِللهُ: «اليوم الآخر: يوم القيامة الذي يبعث الناس فيه للحساب والجزاء، وسُمِّي بذلك؛ لأنه لا يوم بعده، حيث يستقر أهل الجنة في منازلهم، وأهل النار في منازلهم.

# والإيمان باليوم الآخر؛ يتضمن ثلاثة أمور:

الأول: الإيمان بالبعث؛ وهو: إحياء الموتى حين ينفخ في الصور النفخة الثانية، فيقوم الناس لرب العالمين، حفاة غير منتعلين، عراة غير مستترين، غرلًا غير مختتنين؛ قال الله تعالىٰ: ﴿ كَمَا بَدَأْنَاۤ أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُۥ وَعُدًا عَلَيْنَاۤ إِنَّا كُنَّا غير مختتنين؛

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٥٧-٧٨).

فَعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤].

والبعث حق ثابت: دل عليه الكتاب، والسنة، وإجماع المسلمين:

قال الله تعالىٰ: ﴿ ثُمُ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ تَبُعَثُونَ ﴾ [المؤمنون:١٥-١٦].

وقال النبي على الله الناس يوم القيامة حفاة عراة غرلًا»(١).

وأجمع المسلمون على ثبوته، وهو مقتضى الحكمة حيث تقتضي أن يجعل الله تعالىٰ لهذه الخليقة معادًا يجازيهم فيه علىٰ ما كلَّفهم به علىٰ ألسنة رسله؛ قال الله تعالىٰ: ﴿ أَفَكَ سِبْتُمُ أَنَكُمُ عَبُثًا وَأَنَّكُمُ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].

وقال لنبيه ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكِ لَرَّادُكَ إِلَى مَعَادِ ﴾ [القصص: ٨٥].

الثاني: الإيمان بالحساب والجزاء؛ يحاسب العبد على عمله، ويجازى عليه، وقد دل على ذلك: الكتاب، والسنة، وإجماع المسلمين.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴿ ثَنَّ مِلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ [الغاشية: ٢٥-٢٦]، وقال: ﴿ مَن جَاءَ بِٱلسَّيِتَةِ فَلَا يُجُزَى ٓ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠]. يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠].

وقال: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَذِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا لُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا ۗ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنَيْنَا بِهَا ۗ وَكُفَىٰ بِنَاحَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

وعن ابن عمر النبي على قال: «إن الله يدني المؤمن؛ فيضع عليه كنفه ويستره، فيقول: أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ فيقول: نعم أي رب، حتى إذا قرَّره بذنوبه، ورأى أنه قد هلك، قال: قد سترتها عليك في الدنيا، وأنا أغفرها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٢٧)، ومسلم (٢٨٥٩) من حديث عائشة هيئضها.

لَكُ الِيوم، فيعطى كتاب حسناته، وأما الكفار والمنافقون؛ فينادى بهم على رءوس الخلائق: ﴿هَـُـؤُلِآءِ اللَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِمَّ أَلَا لَعَـنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨]»(١).

وصحَّ عن النبي عَلَيْ: «أن من هم بحسنةٍ؛ فعملها: كتبها الله عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، وأنَّ مَن همَّ بسيئة؛ فعملها: كتبها الله سيئة واحدة»(٢).

وقد أجمع المسلمون على إثبات الحساب والجزاء على الأعمال، وهو مقتضى الحكمة؛ فإن الله تعالى أنزل الكتب، وأرسل الرسل، وفرض على العباد قبول ما جاءوا به، والعمل بما يجب العمل به منه، وأوجب قتال المعارضين له، وأحل دماءهم وذرياتهم ونساءهم وأموالهم؛ فلو لم يكن حساب ولا جزاء: لكان هذا من العبث الذي ينزه الرب الحكيم عنه.

وقد أشار الله تعالى إلى ذلك بقوله: ﴿ فَلَنَسْعَلَنَ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْعَانَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الأعراف: ٦-٧].

الثالث: الإيمان بالجنة والنار، وأنهما المآل الأبدي للخلق:

فالجنانة دار النعيم التي أعدَّها الله تعالىٰ للمؤمنين المتقين، الذين آمنوا بما أوجب الله عليهم الإيمان به، وقاموا بطاعة الله ورسوله، مخلصين لله، متَّبعين لرسوله، فيها من أنواع النعيم «ما لا عين رأت، ولا أُذُنُّ سمعت، ولا خطر على قلب بشر» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٤١)، ومسلم (٢٧٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٤١٩)، ومسلم (١٣١) من حديث ابن عباس ﴿ اللهِ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٢٤٤)، ومسلم (٢٨٨٤) من حديث أبي هريرة ١٤٠٠.

قال الله تعالى: ﴿إِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أُولَيَهِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَةِ وَلَيَهَ عَلَمُ اللهُ عَنْدُ وَبَهِمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَحْرِى مِن تَحْبُهَا ٱلْأَنْهُرُ خَلِدِينَ فِيهَاۤ أَبَدَا ۖ رَضِى ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُۥ ﴿ [البينة: ٧-٨]، وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أَخْفِي وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُۥ ﴾ [البينة: ٧-٨]، وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أَخْفِي فَلَمُ مِن قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَاكَا نُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٧].

وأما النّار: فهي دار العذاب التي أعدها الله تعالىٰ للكافرين الظالمين، الذين كفروا به، وعصوا رسله، فيها من أنواع العذاب والنكال ما لا يخطر علىٰ البال:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَأَتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِيٓ أُعِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١].

ُ وقال: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ۚ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهُ ۚ بِئُسَ ٱلشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: ٢٩].

ويلتحق بالإيمان باليوم الآخر: الإيمان بكل ما يكون بعد الموت؛ مثل:

أ- فتنة القبر: وهي سؤال الميت بعد دفنه: عن ربه، ودينه، ونبيه، فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت، فيقول: «ربي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد على الله ويضلُّ الله الظالمين؛ فيقول الكافر: «هاه، هاه، لا أدري»، ويقول المنافق -أو المرتاب-: «لا أدرى! سمعت الناس يقولون شيئًا؛ فقلته» (١).

ب-عذاب القبر ونعيمه:

فيكون عذاب القبر للظالمين من المنافقين والكافرين:

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلظَّلالِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَكَيِّكَةُ بَاسِطُوٓا

<sup>(</sup>١) مضي (ص٧).

أَيَّدِيهِ مَّ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ أَلْيُوْمَ تَجْزَونَ عَذَابَ اللهُونِ بِمَا كُنتُمَّ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ اَلْحَقِّ وَكُنتُمَ عَنْ ءَايكِتِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ اللَّعَامِ: ٩٣].

وقال تعالىٰ في آل فرعون: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيًّا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَذْ خِلُوَاْءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٤٦].

وفي حديث زيد بن ثابت عن النبي على قال: «فلولا ألَّا تدافنوا؛ لدعوت الله أن يسمعكم من عذاب القبر الذي أسمع منه»، ثم أقبل بوجهه فقال: «تعوذوا بالله من عذاب القبر.

فقال: «تعوذوا بالله من عذاب القبر»، قالوا: نعوذ بالله من عذاب القبر، قال: «تعوذوا بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن»، قالوا: نعوذ بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن، قال: «تعوذوا بالله من فتنة الدجال»، قالوا: نعوذ بالله من فتنة الدجال(۱).

- وأمَّا نعيم القبر؛ فللمؤمنين الصادقين:

قال الله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَكَيْحِكُ أَلَّا تَعَالَىٰ ﴿ إِنَّ ٱللَّهِ مُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٢٣٠]

وقال تعالىٰ: ﴿ فَلُوَلآ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلَقُومَ ﴿ آَ ۖ وَأَنتُمَ حِينَإِذِ نَنظُرُونَ ﴿ آَ وَكُونَ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمُّ وَلَكِن لَّا نُبُصِرُونَ ﴿ فَالُوَلآ إِن كُنتُمُ غَيْرَ مَدِينِنَ ﴿ ثَلَى تَرْجِعُونَهَاۤ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿ فَا فَأَمَاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱلمُقَرِّبِينَ ﴿ فَرَقَ مُ وَرَيْحَانُ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ [الواقعة: ٨٣-٨٩].

وعن البراء بن عازب على: أن النبي قلة قال في المؤمن إذا أجاب الملكين في قبره: «ينادي منادٍ من السماء: أن صدق عبدي، فأفرشوه من الجنّة، وألبسوه من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨٦٧).

الجنة، وافتحوا له بابًا إلى الجنة، قال: فيأتيه من روحها وطيبها، ويفسح له في قبره مد بصره»(١).

وللإيمان باليوم الآخر ثمرات جليلة منها:

الأولى: الرغبة في فعل الطاعة، والحرص عليها: رجاءً لثواب ذلك اليوم.

الثانية: الرهبة من فعل المعصية، والرضا بها: خوفًا من عقاب ذلك اليوم.

الثالثة: تسلية المؤمن عما يفوته من الدنيا بما يرجوه من نعيم الآخرة وثوابها.

وقد أنكر الكافرون البعث بعد الموت زاعمين: أن ذلك غير ممكن.

وهذا الزعم باطلٌ؛ دلُّ على بطلانه: الشُّرع، والحسُّ، والعقل.

أما من الشَّرَع: فقد قال الله تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَن يُبْعَثُواْ قُلْ بَكَ وَرَقِ لَنْبَعَثُنَّ ثُمَّ لَئُنْبَوُنَ بِمَا عَمِلْتُمُ ۚ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ [التغابن: ٧].

وقد اتفقت جميع الكتب السماوية عليه.

وأما الحسُّ: فقد أرى الله عباده إحياء الموتىٰ في هذه الدنيا، وفي سورة البقرة خمسة أمثلة علىٰ ذلك وهي:

المثال الأول: قوم موسى حين قالوا له: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى ٱللّهَ جَهْرَةً ﴾ [البقرة: ٥٥] فأماتهم الله تعالى، ثم أحياهم، وفي ذلك يقول الله تعالى مخاطبًا بني إسرائيل: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَىٰ نَرَى ٱللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَ تُكُمُ ٱلصَّعِقَةُ وَأَنتُمْ فَنَكُمُ ونَ ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ مَنْ اللّهَ حَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ وَن ﴾ [البقرة: ٥٥-٥٦].

المثال الثاني: في قصة القتيل الذي اختصم فيه بنو إسرائيل، فأمرهم الله تعالى أن يذبحوا بقرة، فيضربوه ببعضها، ليخبرهم بمن قتله، وفي ذلك: يقول الله

<sup>(</sup>١) مضي تخريجه (ص٧).

تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَأَدَّرَهُ ثُمْ فِيهَا ۚ وَٱللَّهُ مُغْرِجُ مَّا كُنتُمْ تَكُنْمُونَ ﴿ الْ فَقُلْنَا أَضَرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَٰ لِكَ يُحْيِ ٱللَّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ عَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٧-٧٣].

المثال الثالث: في قصة القوم الذين خرجوا من ديارهم فرارًا من الموت، وهم ألوف، فأماتهم الله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ وَهِم أَلُوفَ، فأماتهم الله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَكِرِهِمْ وَهُمْ أُلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَلُهُمْ ۚ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكِرِهِمْ وَهُمْ أُلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَلُهُمْ ۚ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكِرِهِمْ وَهُمْ أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آحَينَهُمْ أَلَا اللهِ اللهُ اللهُ

المثال الخامس: في قصة إبراهيم الخليل حين سأل الله تعالىٰ أن يريه كيف يحيي الموتىٰ؟ فأمره الله تعالىٰ أن يذبح أربعة من الطير، ويفرقهن أجزاء علىٰ الجبال التي حوله، ثم يناديهن، فتلتئم الأجزاء بعضها إلىٰ بعض، ويأتين إلىٰ إبراهيم سعيًا، وفي ذلك: يقول الله تعالىٰ: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِعُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي الْمَوْقَ قَالَ أَوْلَمُ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَظُمَيِنَ قَلِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِن الطَّيْرِ فَصُرَهُنَ إِلَيْكَ الْمَوْقَ قَالَ أَوْلَمُ تُؤْمِن قَالَ بَهُ مَهُمُن عَلَيْكَ سَعْياً وَاعْلَمُ أَنَّ اللَّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ اللهِ قَالَ فَحُدْ أَرْبَعَةً مِن الطَّيْرِ فَصُرَهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ الْجَعَلُ عَلَىٰ كُلِ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ اَدْعُهُنَ يَأْتِينكَ سَعْيَا أَوْاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ اللهِ قَالَ فَحُدْ اللهِ عَلَىٰ كُلِ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ اَدْعُهُنَ يَأْتِينكَ سَعْيَا وَاعْلَمْ أَنَّ اللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ والبقرة: ٢٦٠].

فهذه أمثلة حسية واقعة تدل على إمكان إحياء الموتى. وقد سبق الإشارة

إلىٰ ما جعله الله تعالىٰ من آيات عيسىٰ بن مريم في إحياء الموتىٰ، وإخراجهم من قبورهم بإذن الله تعالىٰ.

وأما دلالة العقل؛ فمن وجهين:

أحدهما: أن الله تعالى فاطر السموات والأرض وما فيهما، خالقهما ابتداء، والقادر على ابتداء، والقادر على ابتداء الخلق لا يعجز عن إعادته؛ قال الله تعالى: ﴿وَهُوَ اللَّهِ يَبْدَوُا اللَّهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَهُوَ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ كَمَا بَدَأْنَا ۚ أَوَّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُۥ ۚ وَعْدًا عَلَيْنَاۚ ۚ إِنَّا كُنَّا فَنعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤].

وقال -آمرًا بالرد على من أنكر إحياء العظام وهي رميم-: ﴿قُلْ يُحْمِيهَاٱلَّذِيَّ أَنشَأَهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً ۗ وَهُوَبِكُلِّ خَلْقِ عَلِيثُر ﴾ [يس:٧٩].

الثاني: أن الأرض تكون ميتة هامدة ليس فيها شجرة خضراء، فينزل عليها المطر؛ فتهتز خضراء حية فيها من كل زوج بهيج، والقادر على إحياء الأموات.

قال الله تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْ لِهِ عَلَىٰ كُلُّ شَى الْأَرْضَ خَسْعَةً فَإِذَآ أَنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْمَزَتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي ٓ أَخِياهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْقَى ۚ إِنَّهُ مَكَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [فصلت: ٣٩].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً مُّبُرَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَنَّنَتٍ وَحَبَّ الْحُصِيدِ الْ وَالنَّخْلَ بَالِسَقَنَتِ لَمَّا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ ﴾ [ق: وَالنَّخْلَ بَاسِقَنْتِ لَمَّا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ ﴾ [ق: ١١-٩].

وقد ضل قوم من أهل الزيغ؛ فأنكروا عذاب القبر ونعيمه، زاعمين: أن ذلك غير ممكن لمخالفته الواقع؛ قالوا: فإنه لو كشف عن الميت في قبره: لوجد كما كان عليه، والقبر لم يتغير بسعةٍ ولا يضيق.

## 🚓 إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة 🐎



### وهذا الزعم باطل بالشرع، والحس، والعقل:

أمًّا الشرع: فقد سبقت النصوص الدالة على ثبوت عذاب القبر، ونعيمه مما يلتحق بالإيمان باليوم الآخر.

وفي حديث ابن عباس هي قال: خرج النبي الله من بعض حيطان المدينة، فسمع صوت إنسانين يعذبان في قبورهما، وذكر الحديث، وفيه: «أن أحدهما كان لا يستتر من البول -وفي رواية: من بوله- وأن الآخر كان يمشى بالنميمة»(١).

وأمَّا الحس: فإن النائم يرى في منامه أنه كان في مكان فسيح بهيج يتنعم فيه، أو أنه كان في مكان موحش يتألم منه، وربما يستيقظ أحيانًا مما رأى، ومع ذلك، فهو على فراشه في حجرته على ما هو عليه.

وأما العقل: فإن النائم في منامه يرى الرؤيا الحق المطابقة للواقع، وربما رأى النبي على صفته، ومن رآه على صفته: فقد رآه حقًا.

ومع ذلك: فالنائم في حجرته علىٰ فراشه بعيد عما رأىٰ، فإذا كان هذا ممكنًا في أحوال الدنيا، أفلا يكون ممكنًا في أحوال الآخرة؟

وأمّا اعتمادهم -فيما زعموه- على: أنه لو كشف عن الميت في قبره؛ لوجد كما كان عليه، والقبر لم يتغير بسعةٍ ولا ضيق؟

#### فجوابه من وجوه منها:

الأول: أنه لا تجوز معارضة ما جاء به الشرع بمثل هذه الشبهات الداحضة التي لو تأمل المعارض بها ما جاء به الشرع حق التأمل: لعلم بطلان هذه الشبهات، وقد قيل:

# وكم من عائب قولًا صحيحًا وآفته من الفهم السقيم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢١٦)، ومسلم (٢٩٢).

الثاني: أن أحوال البرزخ من أمور الغيب التي لا يدركها الحس، ولو كانت تدرك بالحس: لفاتت فائدة الإيمان بالغيب، ولتساوئ المؤمنون بالغيب، والجاحدون في التصديق بها.

الثالث: أن العذاب، والنعيم، وسعة القبر وضيقه: إنما يدركها الميت دون غيره، وهذا كما يرئ النائم في منامه أنه في مكان ضيق موحش، أو في مكان واسع بهيج، وهو بالنسبة لغيره لم يتغير منامه؛ هو في حجرته وبين فراشه وغطائه، ولقد كان النبي على يوحى إليه وهو بين أصحابه فيسمع الوحي، ولا يسمعه الصحابة، وربما يتمثل له الملك رجلًا فيكلمه، والصحابة لا يرون الملك، ولا يسمعونه.

الرابع: أن إدراك الخلق محدود بما مكنهم الله تعالى من إدراكه، ولا يمكن أن يدركوا كل موجود؛ فالسموات السبع، والأرض، ومن فيهن، وكل شيء يسبح بحمد الله تسبيحًا حقيقيًّا، يُسْمِعُهُ الله تعالىٰ مَنْ شاء من خلقه أحيانًا.

ومع ذلك: هو محجوب عنا، وفي ذلك يقول الله تعالىٰ: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ ۚ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَاكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وهكذا الشياطين والجن؛ يسعون في الأرض ذهابًا وإيابًا، وقد حضرت الجن إلى رسول الله عليه السمعوا لقراءته، وأنصتوا، وولوا إلى قومهم منذرين.

ومع هذا: فهم محجوبون عنا، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ يَبَنِيٓ ءَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ ٱلشَّيْطِنُ كُمَّ أَلْضَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَا أَلَّهُ يَفْنِنَكُمُ أَلْشَيْطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ إِنَّهُ يَكُمُ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نُرُوّنَهُمُ ۖ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٧].

وإذا كان الخلق لا يدركون كل موجود، فإنه لا يجوز أن ينكروا ما ثبت من أمور الغيب، ولم يدركوه»(١).

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٧٩-٨٦).



العاشرة: الركن السادس: الإيمان بالقدر.

قال شيخنا ابن عثيمين رَحَلُللهُ: «القدر -بفتح الدال-: تقدير الله تعالىٰ للكائنات، حسبما سبق به علمه، واقتضته حكمته.

والإيمان بالقدر: يتضمن أربعة أمور:

الأول: الإيمان بأن الله تعالى عَلِمَ بكل شيء جملة وتفصيلًا، أزلًا وأبدًا، سواء كان ذلك مما يتعلق بأفعاله أو بأفعال عباده.

الثاني: الإيمان بأن الله كتب ذلك في اللوح المحفوظ.

وفي هذين الأمرين:

يقول الله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ذَلِكَ فِي كَتَبٍ ۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ [الحج: ٧٠].

عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن عبد الله عن عبد الله عن عبد الله عنه العاص عن عبد الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة»(١).

الثالث: الإيمان بأن جميع الكائنات لا تكون إلا بمشيئة الله تعالى، سواء كانت مما يتعلق بفعله أم مما يتعلق بفعل المخلوقين:

قال الله -تعالىٰ فيما يتعلق بفعله-: ﴿وَرَبُّكَ يَغَلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغَتَارُ ﴾ [القصص: ٦٨].

وقال: ﴿وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]، وقال: ﴿ هُوَٱلَّذِى يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [آل عمران: ٦].

وقال تعالىٰ -فيما يتعلق بفعل المخلوقين-: ﴿وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَكُمْ اللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ اللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ اللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ اللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ اللَّهُ لَسَلَطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ لَسَلَّطُهُمْ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ لَسَلَّا فَاللَّهُ لَسَلَّا لَهُ فَاللَّهُ لَلَّهُ لَعَلَّا فَاللَّهُ لَلَّهُ لَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٥٣).

وقال: ﴿ وَلَوْ شَكَاءَ أَلَنَّهُ مَا فَعَكُونًا ۚ فَذَرَّهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١٣٧].

الرابع: الإيمان بأن جميع الكائنات مخلوقة لله تعالىٰ بذواتها، وصفاتها، وحركاتها:

قال الله تعالىٰ: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٦٢]، وقال: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرُهُ نَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢].

وقال عن نبي الله إبراهيم ﷺ إنه قال لقومه: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦].

والإيمان بالقدر على ما وصفنا لا ينافي أن يكون للعبد مشيئة في أفعاله الاختيارية، وقدرة عليها؛ لأن الشرع والواقع دالان على إثبات ذلك له.

أما الشرع: فقد قال الله تعالىٰ في المشيئة: ﴿ فَمَن شَآءَ اَتَّخَذَ إِلَى رَبِهِ مَا اللهِ وَاللهِ مَا اللهِ اللهِ عَالَىٰ اللهِ وَاللهِ وَقَالَ: ﴿ فَأَتُوا حَرْثَكُمُ أَنَى شِئْتُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣].

وقال في القدرة: ﴿ فَأَنَقُواْ اللَّهَ مَا أُسْتَطَعْتُمْ وَالسَّمَعُواْ وَأَطِيعُواْ ﴾ [التغابن: ١٦]، وقال: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكْسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وأما الواقع: فإن كل إنسان يعلم أن له مشيئة وقدرة، بهما يفعل، وبهما يترك.

ويفرق بين ما يقع بإرادته كالمشي، وما يقع بغير إرادته كالارتعاش.

لكن مشيئة العبد وقدرته واقعتان بمشيئة الله تعالى وقدرته؛ لقول الله تعالى: ﴿ لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير:٢٨-٢٩].

ولأن الكون كله مُلك لله تعالىٰ؛ فلا يكون في ملكه شيء بدون علمه ومشيئته.



والإيمان بالقدر على ما وصفنا لا يمنح العبد حجة على ما ترك من الواجبات، أو فعل من المعاصي.

وعلىٰ هذا؛ فاحتجاجه به باطل من وجوه:

الأول: قوله تعالىٰ: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشَرَكُنَا وَلَا ءَابَا وَنَا وَلاَ ءَابَا وَنَا وَلاَ عَرَمُنَا مِن شَيْءٍ كَنَا مِن شَيْءٍ كَذَبَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِ مَحَقَّى ذَا قُواْ بَأْسَكَنَا قُلَ هَلْ عِندَكُم وَلاَ حَرَّمُنَا مِن شَيْءٍ كَنَا مِن شَيْءٍ مَن عَلْمِ مَن عَلْمِ مَن عَلْمِ فَتُحْرَجُوهُ لَنَا أَإِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا يَعْرَضُونَ ﴾ [الأنعام: ١٤٨]؛ ولو كان لهم حجة بالقدر ما أذاقهم الله بأسه.

الثاني: قوله تعالى: ﴿ رُّسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ المُ بَعْدَ الرُّسُلِّ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥]؛ ولو كان القدر حجة للمخالفين: لم تنتفِ بإرسال الرسل؛ لأن المخالفة بعد إرسالهم واقعة بقدر الله تعالىٰ.

الثالث: عن علي بن أبي طالب الله أن النبي الله قال: «ما منكم من أحد إلا قد كتب مقعده من النار أو من الجنة» فقال رجل من القوم: ألا نتكل يا رسول الله؟ قال: «لا، اعملوا فكل ميسر»، ثم قرأ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَٱنْقَى ﴾ [الليل: ٥].

وفي لفظٍ: «فكل ميسر لما خلق له»(١).

فأمر النبي على العمل، ونهى عن الاتكال على القدر.

الرابع: أن الله تعالى أمر العبد ونهاه، ولم يكلفه إلا ما يستطيع:

قال الله تعالىٰ: ﴿ فَٱنَّقُوا ٱللَّهَ مَا ٱسۡتَطَعۡتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦]، وقال: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفۡسًا إِلَّا وُسۡعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

ولو كان العبد مجبرًا على الفعل: لكان مكلفًا بما لا يستطيع الخلاص منه، وهذا باطل، ولذلك؛ إذا وقعت منه المعصية بجهل، أو نسيان، أو إكراه، فلا إثم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۹٤٦)، ومسلم (۲۲٤٧).

عليه؛ لأنه معذور.

الخامس: أن قدر الله تعالىٰ سرٌّ مكتوم لا يعلم به إلا بعد وقوع المقدور، وإرادة العبد لما يفعله سابقة علىٰ فعله، فتكون إرادته الفعل غير مبنية علىٰ علم منه بقدر الله، وحينئذ تنتفى حجته بالقدر؛ إذ لا حجة للمرء فيما لا يعلمه.

السادس: أننا نرى الإنسان يحرص على ما يلائمه من أمور دنياه حتى يدركه، ولا يعدل عنه إلى ما لا يلائمه، ثم يحتج على عدوله بالقدر، فلماذا يعدل عما ينفعه في أمور دينه إلى ما يضره، ثم يحتج بالقدر؟ أفليس شأن الأمرين واحدًا؟!

وإليك مثالًا يوضح ذلك: لو كان بين يدي الإنسان طريقان:

أحدهما ينتهي به إلى بلد كلها فوضى، وقتل، ونهب، وانتهاك للأعراض، وخوف، وجوع.

والثاني ينتهي به إلى بلد كلها نظام، وأمن مستتب، وعيش رغيد، واحترام للنفوس والأعراض والأموال.

فأي الطريقين يسلك؟ إنه سيسلك الطريق الثاني الذي ينتهي به إلىٰ بلد النظام والأمن، ولا يمكن لأي عاقل أبدًا أن يسلك طريق بلد الفوضى والخوف، ويحتج بالقدر، فلماذا يسلك في أمر الآخرة طريق النار دون الجنة، ويحتج بالقدر؟!

مثال آخر: نرئ المريض يؤمر بالدواء؛ فيشربه ونفسه لا تشتهيه، وينهى عن الطعام الذي يضره؛ فيتركه ونفسه تشتهيه، كل ذلك طلبًا للشفاء والسلامة، ولا يمكن أن يمتنع عن شرب الدواء أو يأكل الطعام الذي يضره ويحتج بالقدر، فلماذا يترك الإنسان ما أمر الله ورسوله به أو يفعل ما نهى الله ورسوله عنه ثم يحتج بالقدر؟!

السابع: أن المحتج بالقدر على ما تركه من الواجبات أو فعله من المعاصي؛



لو اعتدى عليه شخص؛ فأخذ ماله أو انتهك حرمته ثم احتج بالقدر، وقال: لا تلمني؛ فإن اعتدائي كان بقدر الله، لم يقبل حجته.

فكيف لا يقبل الاحتجاج بالقدر في اعتداء غيره عليه، ويحتج به لنفسه في اعتدائه على حق الله تعالىٰ؟!

ويذكر أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب و النه رفع إليه سارق استحق القطع، فأمر بقطع يده، فقال: «مهلًا يا أمير المؤمنين! فإنما سرقت بقدر الله؛ فقال عمر: ونحن إنما نقطع بقدر الله».

#### وللإيمان بالقدر ثمرات جليلة منها:

الأولى: الاعتماد على الله تعالى، عند فعل الأسباب بحيث لا يعتمد على السبب نفسه؛ لأن كل شيء بقدر الله تعالىٰ.

الثانية: ألا يعجب المرء بنفسه عند حصول مراده؛ لأن حصوله نعمة من الله تعالى، بما قدره من أسباب الخير والنجاح، وإعجابه بنفسه: ينسيه شكر هذه النعمة.

الثالثة: الطمأنينة والراحة النفسية بما يجري عليه من أقدار الله تعالى؛ فلا يقلق بفوات محبوب، أو حصول مكروه؛ لأن ذلك بقدر الله الذي له ملك السموات والأرض، وهو كائن لا محالة.

وفي ذلك؛ يقول الله تعالىٰ: ﴿مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِى ٱلْأَرْضِ وَلَافِىٓ أَنفُسِكُمُّ إِلَّا فِي خَلْمَ إِلَّا فِي ذَلك؛ يقول الله تعالىٰ: ﴿مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَافِىٓ أَنفُسِكُمُّ إِلَّا فِي حَلَىٰ اللهِ يَسِيرُ ﴿ الْكَيْلَا تَأْسَوْاْ عَلَىٰ مَا فَا تَكُمُّ وَلَا نَفُرِهِ اللّهُ لا يُحِبُّكُمُ مُغْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ [الحديد: ٢٢-٢٣].

ويقول النبي على الله عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن: إن أصابته ضراء صبر؛ فكان للمؤمن: إن أصابته ضراء صبر؛ فكان

# 🚓 إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة 🟀

خيرًا له»(١).

#### وقد ضل في القدر طائفتان:

إحداهما: الجبرية؛ الذين قالوا: إن العبد مجبر على عمله، وليس له فيه إرادة ولا قدرة.

الثانية: القدرية: الذين قالوا: إن العبد مستقل بعمله في الإرادة والقدرة، وليس لمشيئة الله تعالى وقدرته فيه أثر.

### والرد على الطائفة الأولى (الجبرية) بالشرع والواقع:

أما الشرع: فإن الله تعالى أثبت للعبد إرادة، ومشيئة، وأضاف العمل إليه: قال الله تعالى: ﴿مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآنِيكَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

وقال: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِّكُرُ ۖ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ۚ إِنَّا أَعْتَذْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهُا ﴾ [الكهف: ٢٩].

وقال: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا ۚ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ ِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦].

### وأما الواقع: فإن كل إنسان يعلم الفرق:

بين أفعاله الاختيارية التي يفعلها بإرادته، كالأكل، والشرب، والبيع، والشراء وبين ما يقع عليه بغير إرادته، كالارتعاش من الحمي، والسقوط من السطح.

فهو في الأول: فاعل مختار بإرادته من غير جبر، وفي الثاني: غير مختار، ولا مريد لما وقع عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٩٩) من حديث صهيب كالم

### والرد على الطائفة الثانية (القدرية) بالشرع والعقل:

أما الشرع: فإن الله تعالىٰ خالق كل شيء، وكل شيء كائن بمشيئته، وقد بين الله تعالىٰ في كتابه أن أفعال العباد تقع بمشيئته: فقال تعالىٰ: ﴿ وَلَوَ شَاءَ اللّهُ مَا اللّهِ تَعَالَىٰ فَي كتابه أن أفعال العباد تقع بمشيئته: فقال تعالىٰ: ﴿ وَلَوَ شَاءَ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا جَاءَتْهُمُ اللّهِ يَنْعُلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَىٰهَا وَلِنَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [السجدة: ١٣].

وأما العقل: فإن الكون كله مملوك لله تعالى، والإنسان من هذا الكون: فهو مملوك لله تعالى، ولا يمكن للمملوك أن يتصرف في ملك المالك إلا بإذنه ومشيئته»(١).

قال مقيده أبو أسامة الهلالي -عفا الله عنه-: رب سائل يقول: إذا كان القدر من الله، فكيف يقال: الإيمان بالقدر: خيره وشره، والشر لا ينسب إلى الله؟ والجواب:

١ - عند استقراء القرآن الكريم نجد أن الشر لا ينسب إلى الله تعالى ودونك التفصيل:

أ- قال الله تعالى مخبرًا عن إبراهيم الخليل -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ قَالَ الْفَرَءَ يَتُمُ مَا كُنْتُمْ تَعَبُدُونَ ﴿ اللهِ الْمَا اللهُ تَعَالَى مَحْبِرًا عَن إبراهيم الخليل -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ قَالَ الْفَرَاتُ مَا كُنْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٨٧-٩١).

ففي هذه الآيات أسند الخليل التَّلَيْكُلُمْ كل خير إلىٰ الله، ونسبه إليه، ولما وصل إلىٰ (المرض) قال: (مرضت)، ولم يقلك: (أمرضني) مع أن سياق الآيات يدل علىٰ ذلك، وذلك لأن الإنسان لا يختار المرض ولا يرضاه لنفسه.

ولكن لما كان المرض فيه شرٌ ظاهر نسبه إلىٰ نفسه، ولم ينسبه إلىٰ ربّه، وهذا من كمال أدبه مع مولاه وَجُمَالًا .

ب- وأخبر الله وَجُنَّا عن الخضر -عليه الصلاة والسلام - أنه قال: ﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرُدتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُكُلَ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴿ وَ وَأَمَّا الْغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَن يُرَهِقَهُما طُغْيَنَا وَكُفْرًا ﴿ فَأَلَامُ فَأَرَدُنَا فَعَبَا اللهِ وَأَمَّا الْغِينَا وَكُفْرًا اللهُ فَأَرَدُنَا أَن يُبِيمَيْنِ فِي عَصْبًا ﴿ وَأَمَّا اللهُ عَلَى اللهُ الله

فلما كان خرق السفينة شرًّا ظاهرًا نسب العيب إلىٰ نفسه ولم ينسُبه لربه مع أنه فعله عن أمر الله.

وأما في أمر الغلام فقال: ﴿فَأَرَدْنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوٰةً وَأَقَرَبَ رُحُمًا ﴾ وأما الجدار فقال في أمره: ﴿فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِكَ ﴾ فنسب الخير كله إلى الله.

ت- وأخبر سبحانه عن مؤمني الجن؛ فقال: ﴿وَأَنَا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي الْمَرْضِ أَمْراً رَبِّهُمْ رَشَدًا ﴾ [الجن: ١٠] ففي الشر قالوا: ﴿وَأَنَّا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي الْأَرْضِ شَرَّا، الله بمن في الأرض شرَّا، الْأَرْضِ على الفعل الذي لم يُسمَّ فاعله، ولم يقولوا: أراد الله بمن في الأرض شرَّا، بينما في الخير قالوا: ﴿ أَمْر أَرَادَ بِمِمْ رَبُهُمْ رَشَدًا ﴾ فنسبوا الخير والرشد إلى الله، ولم بينما في الخير قالوا: ﴿ وَالرشد إلى الله، ولم

ينسبوا الشر إليه، تأدبًا مع الله، مع أنهم لا يعلمون الغيب سواء في الخير أم الشر.

Y-وأما صحيح السنة؛ فقد صرح بذلك بوضوح لا لبس فيه، ولا غموض يعتريه: عن علي بن أبي طالب عن رسول الله والله وا

وإذا ركع قال: «اللهم لك ركعت، وبك آمنت، ولك أسلمت، خشع لك سمعي وبصري ومخي وعظمي وعصبي»، وإذا رفع قال: «اللهم ربنا لك الحمد ملء السموات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما شئت من شيء بعد».

وإذا سجد قال: «اللهم لك سجدت، وبك آمنت، ولك أسلمت، سجد وجهى للذى خلقه وصوَّره، وشق سمعه وبصره، تبارك الله أحسن الخالقين».

ثم يكون من آخر ما يقول بين التشهد والتسليم «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، وما أسرفت وما أنت أعلم به مني أنت المقدم وأنت المؤخر، لا إله إلا أنت»(١).

٣- لا ينسب الشَّرُّ إلى الله فعلًا ولا تقديرًا ولا حكمًا؛ بل الشر في مفعولات الله لا في فعله، ففعله كله خير وحكمة؛ فتقدير الله لهذه الشرور له حكمة بالغة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧١٩) من حديث أبي موسى الأشعري ١

ويظهر شيء من ذلك في قوله؛ فقال: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتْ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

ومثال ذلك -ولله المثل الأعلى -: ولدك حين يشتكي ويحتاج إلى آخر الدواء وهو الكي؛ فإنك تكويه بالنار دون تردد: فالكي شر، لكن الفعل خير؛ لأنك تريد شفاءه ومصلحته.

وثم أمر آخر: أن ما يقدره الله لا يكون شرَّا محضًا بل في محله وزمانه، فإذا أخذ الله الظالم أخذ عزيز مقتدر؛ صار ذلك شرَّا عليه؛ ولكنه خير لغيره؛ ليتعظ بما صنع الله به، فيكون خيرًا؛ كما قال الله تعالىٰ في شأن القرية التي كان أهلها يعتدون في السبت: ﴿ فَجَعَلْنَهَا نَكَلًا لِمَابَيْنَ يَدْيَهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٦٥].

وكذلك لو استمرت النعم على العبد لحمله ذلك على الأشر والبطر: ﴿ كَلَّرَ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْعَى ۚ ۚ أَنَ رَّءَاهُ ٱسْتَغْنَى ﴾ [العلق: ٦-٧].

بل إن الحسنات لو استمرت ولم يحصل من العبد ذنب؛ لاغتر بنفسه، وغفل عن الاستغفار والتوبة.

وكم من ذنب كانت عاقبته خيرًا، والثلاثة الذين خلفوا كانت نهايتهم خيرًا من بدايتهم وحالهم أكمل من قبل: ﴿وَعَلَى ٱلثَلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتَ عَلَيْهِمُ مَن بدايتهم وحالهم أكمل من قبل: ﴿وَعَلَى ٱلثَلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتَ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتَ عَلَيْهِمُ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَا مِنَ ٱللَّهِ إِلَا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونُ إِنَّ اللَّهُ هُو ٱلنَّوِيةَ عَلَيْهِمْ التوبة: ١١٨].

٤ - قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمْ لَللهُ: «ولهذا لا يجيء في كلام الله تعالىٰ وكلام رسوله ﷺ إضافة الشر وحده إلىٰ الله؛ بل لا يذكر الشَّرُ إلا علىٰ أحد وجوه ثلاثة:



\* إما أن يدخل في عموم المخلوقات؛ فإنه إذا دخل في العموم أفاد عموم القدرة والمشيئة والخلق وتضمن ما اشتمل عليه من حكمة تتعلق بالعموم.

\* وإما أن يضاف إلى السبب الفاعل.

\* وإما أن يحذف فاعله.

فالأول؛ كقوله تعالى: ﴿اللهُ خَلِقُكُو شَيْءٍ ﴾ [الزمر: ٢٦] ونحو ذلك، ومن هذا الباب: أسماء الله المقترنة كالمعطي المانع، والضار النافع، المعز المذل، الخافض الرافع؛ فلا يفرد الاسم المانع عن قرينه، ولا الضار عن قرينه؛ لأن اقترانهما يدل على العموم، وكل ما في الوجود من رحمة ونفع ومصلحة؛ فهو من فضله تعالى، وما في الوجود من غير ذلك؛ فهو من عدله، فكل نعمة منه فضل، وكل نقمة منه عدل، كما في «الصحيحين» (1) عن النَّبِي الله قال: «يمين الله ملأئ، لا يغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض؟ فإنه لم يغض ما في يمينه، وبيده الأخرى القسط يخفض ويرفع» فأخبر أن يده اليمنى فيها الإحسان إلى الخلق، ويده الأخرى فيها العدل والميزان؛ الذي به يخفض ويرفع، فخفض ويرفعه من عدله، وإحسانه إلى خلقه من فضله.

وأما حذف الفاعل؛ فمثل قول الجن: ﴿ وَأَنَا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ آَمْرَ أَرَادَ بِمَ رَجُّهُمْ رَشَدًا ﴾ [الجن: ١٨]. قوله تعالى في سورة الفاتحة: ﴿ مِرَطَ الَّذِينَ أَنْمَتَ عَلِنَهِمْ غَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضّالَةِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] ونحو ذلك.

وإضافته إلى السبب؛ كقوله: ﴿ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ﴾ [الفلق: ٢]، وقوله: ﴿ فَأَرَدتُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٨ ٧٤)، ومسلم (٩٩٣ / ٣٧) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

وقوله تعالىٰ: ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيْنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَيِن نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩]، وقوله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمَا آصَكِبَتَكُم اللهُ وَوَله تعالىٰ: ﴿ أَوَلَمَا آصَكِبَتَكُم مُصِيبَةٌ قَدُ أَصَبَتُمُ مَثْلَيْهَا قُلْئُم أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُم ﴾ [آل عمران: ١٦٥] وأمثال ذلك.

ولهذا ليس من أسماء الله الحسنى اسم يتضمن الشر، وإنما يذكر الشر في مفعو لاته؛ كقوله: ﴿ فَ نَجِعَ عِبَادِى أَنِي أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ فَ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴾ [الحجر: ٤٩-٥٠]، وقوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ۗ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَبِّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ۗ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَبِّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ۗ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَبِّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ۗ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَبِّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ۗ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَبِّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ ۗ وَإِنَّهُ لَعَنْورُ رَبِيعًا لَهُ وَلَا عَرَافَ ١٦٧٤].

وقوله: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ شَكِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الأنفال: ٢٥]، وقوله: ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدُ ﴿ آَ ﴾ إِنَّهُ, هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ ﴿ آَ الْوَهُو اَلْغَفُورُ اَلْوَدُودُ ﴾ [البروج: ١٢-١٤]، فبين سبحانه أن بطشه شديد، وأنه هو الغفور الودود» (١٠).

\* قول المصنف: «وإذا قِيلَ لَك: مَا الإحسَانُ؟ فقل: أَنْ تَعْبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ: فِإِنْ لَمْ تَكْن تَرَاه: فِإِنَّهُ يرَاك، والدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوا وَ النّحل: ١٢٨]».
 وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨]».

#### فيه مسائل:

الأولى: الإحسان مشتق من الحسن والإتقان، ولذلك؛ فهو: إتقان الظاهر والباطن، فمن أحسن في إسلامه، وأتقن إيمانه؛ فهو من المحسنين.

الثانية: الإحسان يكون ببذل المعروف: من المال، والجاه، والعلم، وكف الأذى عن عباد الله تعالى.

فأما المال؛ فبإنفاقه في سبيل الله، والصدقة على المحتاجين، وأفضلها

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۸/ ۹۶-۹۶).

الزكاة المفروضة، وهي أحب النفقات إلى الله، ثم النفقة على الأهل ومن تجب عليه إعالتهم، ثم النفقة على الأقرب؛ فالأقرب.

وأما بذل الجاه ؛ بأن يكون في عون إخوانه، ويشفع لهم شفاعة حسنة: إما بدفع ضرر عنهم، أو جلب خير لهم.

وأما العلم؛ فبنشره، والدعوة إلى الله، وتذكير الناس بالحكمة والموعظة.

الثالثة: الإحسان في العبادة له ركن واحد، وهو: «أن تعبد الله؛ كأنك تراه، فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك».

#### وهذا الركن له مرتبتان:

الأولىٰ: الاستحضار في أنك بين يدي الله؛ كأنك تراه، وهذه عبادة حبِّ وشوق.

الثانية: مرتبة الاطلاع؛ بأن الله مطلع عليك ويراقبك، وهذه عبادة الرهب والخوف.

ولذلك: فإحسان العبادة يشمل عبادة الرغب والرهب، والخوف والطمع، وهذه عبادة المرسلين والمؤمنين الكمل الخلص.

قال الإمام ابن قيم الجوزية في «نونيته»:

وعبادة الرحمن غاية حبّه مع ذلّ عابده هما ركنان

فالعبادة الصحيحة مبنية علىٰ هذين الأمرين: غاية الحبِّ، وغاية الذُّلِّ.

ففي الحب: الطلب، وفي الذل: الخوف والهرب، فهذا هو مقام الإحسان في عبادة الرحمن وَعُمِّلَةً .

الرابعة: قال الإمام ابن رجب: «قوله على: «فإن لم تكن تراه: فإنه يراك»؛ قيل: إنه تعليل للأول؛ فإن العبد إذا أمر بمراقبة الله تعالى في العبادة واستحضار

قربه من عبده حتىٰ كأن العبد يراه؛ فإنه قد يشق ذلك عليه، فيستعين علىٰ ذلك بإيمانه بأن الله يراه، ويطلع علىٰ سرِّه وعلانيته، وباطنه وظاهره، ولا يخفىٰ عليه شيء من أمره، فإذا تحقق هذا المقام: سهل عليه الانتقال إلىٰ المقام الثاني، وهو دوام التحقق بالبصيرة إلىٰ قرب الله من عبده ومعيته حتىٰ كأنه يراه.

وقيل: بل هو إشارة إلى أن من شقّ عليه أن يعبد الله تعالى كأنه يراه؛ فليعبد الله على أنّ الله يراه، ويطلع عليه، فليستح من نظره إليه.

وقد دلَّ القرآن على هذا المعنى في مواضع متعددة:

كقوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيثُ ﴾ [ البقرة: ١٨٦].

وقوله: ﴿مَايَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّاهُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْثَرَ إِلَّاهُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ﴾ [المجادلة: ٧].

وقوله: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّاكُنَا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ [يونس: ٦١].

وقوله: ﴿ وَخَنَّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق: ١٦].

و قوله: ﴿ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ أَلَّهِ وَهُوَ مَعَهُمٌ ﴾ [النساء: ١٠٨].

وقد وردت الأحاديث الصحيحة بالندب إلى استحضار هذا القرب في حال العبادات:

. كقوله للذين رفعوا أصواتهم بالذكر: «إنكم لا تدعون أصمَّ ولا غائبًا، إنكم تدعون سميعًا قريبًا»، وفي رواية: «وهو أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته»، وفي رواية: «هو أقرب إلى أحدكم من حبل الوريد»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٩٢)، ومسلم (٢٠٧٤) من حديث أبي موسى الأشعري ١٠٠٠



وقوله عَيْكُمْ: «يقول الله وَجَنَّانَ : أنا مع عبدي إذا ذكرني وتحركت بي شفتاه» (١٠).

وقوله على الله وَ الله وَالله وَ

ومن فهم شيئًا من هذه النصوص تشبيهًا أو حلولًا أو اتحادًا: فإنما أتي من جهله وسوء فهمه عن الله على وعن رسوله على والله ورسوله بريئان من ذلك كله، فسبحان من ليس كمثله شيء وهو السميع البصير! (٣).

الخامسة: قال فضيلة الشيخ صالح الفوزان -وفقه الله-: «وهو ينقسم إلى أقسام:

الأول: إحسان بين العبد وبين ربه، وهذا هو المقصود.

الثاني: إحسان بين العبد وبين الناس.

الثالث: إحسان الصنعة وإتقانها؛ فإذا صنع الإنسان شيئًا أو عمل عملًا: فإنه يجب عليه أن يتقنه ويتمه.

النوع الأول: وهو الإحسان بين العبد وربه، بيَّنه الرسول الله لله الله جبريل بعضرة الصحابة؛ فقال: «الإحسان: أن تعبد الله؛ كأنك تراه، فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك»(1).

<sup>(</sup>۱) صحيح: أخرجه البخاري (۱۳/ ۱۳) تعليقًا، ووصله ابن ماجه (۳۷۹۲)، وأحمد (۳/ د)، والحاكم (۱/ ۹۲)، وابن حبان (۲۳۱٦ -موارد) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري (٧٤٠٥)، ومسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) «جامع العلوم والحكم» (ص ٧١-٧٣- المنتقىٰ).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه (ص ٥٩).

فالإحسان بين العبد وبين ربه هو: إتقانه العمل الذي كلفه الله به؛ بأن يأتي به صحيحًا خالصًا لوجه الله على عمل الإحسان بين العبد وربه ما توفّر فيه الإخلاص لله على والمتابعة للرسول على وقد بيّن النّبيُ على أن الإحسان على مرتبتين -واحدة أعلى من الأخرى-:

المرتبة الأولى: أن تعبد الله؛ كأنّك تراه؛ بأن يبلغ بك اليقين والإيمان بالله: كأنك تشاهد الله عيانًا، ليس عندك تردُّد أو أي شكّ، بل كأن الله أمامك تراه عيانًا، فمن بلغ هذه المرتبة: فقد بلغ غاية الإحسان، تعبد الله؛ كأنك تراه: من كمال الإخلاص، كأنك ترى الله عيانًا.

والله -جل وعلا- لا يرى في الدنيا، وإنما يرى في الآخرة،ولكن تراه بقلبك حتى كأنك تراه بعينيك.

ولذلك: يجازي أهل الإحسان بالآخرة بأن يروه ﷺ؛ لما عبدوه وكأنهم يرونه في الدنيا، جازاهم الله بأن أفسح لهم المجال بأن يروه بأبصارهم في دار النعيم.

قال تعالىٰ: ﴿لِّلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسُنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦] ؛ فالزيادة هي النظر لوجه الله؛ السبب: أنهم أحسنوا في الدنيا: فأعطاهم الله الحسنى -وهي الجنة-، وزادهم رؤية الله.

تعبد الله كأنك تراه على المشاهدة والمحبة والشوق إلى لقائه، تتلذّذ بطاعته، وتطمئن إلى طاعته، تشتاق إليها، هذه طريقة المحسنين.

المرتبة الثانية: إذا لم تبلغ هذه المرتبة العظيمة؛ فإنك تعبده على طريقة المراقبة؛ بأن تعلم أنّ الله يراك، ويعلم حالك، ويعلم ما في نفسك، فلا يليق بك أن تعصيه، وأن تخالف أمره، وهو يراك، ويطّلع عليك، وهذه حالة جيدة، ولكنها أقلّ



من الأولى، وما دمت أنَّك تعلم أنَّه يراك: فإنك تحسن عبادته وتتقنها؛ لأنَّك تعلم أنَّ الله يراك.

ولله المثل الأعلى: لو كنت أمام مخلوق له منزلة وأمرك بأمر، وأنت تنفذ هذا الأمر أمامه وينظر إليك، هل يليق بك أن يقع منك إخلال بهذا الفعل ؟!

الحاصل: أنَّ الإحسان عل مرتبتين:

مرتبة المشاهدة القلبية: وهي أن تعبد الله؛ كأنك تراه من شدة اليقين والإيمان، كأنك ترى الله وَجُمَانًا عيانًا.

والمرتبة الثانية: وهي -أقلَّ منها- أن تعبد الله وأنت علىٰ علم أنه يراك ويطلع عليك: فلا تعصيه، ولا تخالف أمره ﷺ.

وهذه مرتبة الإحسان وهو أعلى مراتب الدين، من بلغها؛ فإنّه بلغ أعلى مراتب الدين، وقبلها مرتبة الإيمان، وقبلها مرتبة الإيمان، وقبلها مرتبة الإسلام»(١).

السادسة: ومقام الإحسان ينقض زعم الصوفية الذين يعتقدون، أن طلب الجنة والفرار من النار منقصة عظيمة في حقّ العابد.

وإن الطلب عندهم والرغبة لديهم -زعموا- في الفناء في الله، ويقولون: من عبد الله رغبة؛ فتلك عبادة العبيد، ومن عبده حبًّا، فتلك عبادة الأحرار.

قال الكلاباذي: «العوض ما لله عليك في العلم في قوله: ﴿ إِنَّ اَللَّهَ اُشَتَرَىٰ مِن اللَّهُ اللَّهَ اَشَتَرَىٰ مِن اللَّهُ مُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم ﴾ [التوبة:١١١]، قال: لتعبدوه بالرِّقِّ لا بالطمع» (٢٠).

وقال: «دخل جماعة على رابعة يعودونها من شكوى، فقالوا: ما حالك؟

<sup>(</sup>۱) «شرح الأصول الثلاثة» (ص١٧١ - ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) «التعرف لمذهب أهل التصوف» (ص ١٤١).

قالت: والله ما أعرف لعلّتي سببًا غير أني عُرِضت عليّ الجنّة؛ فملت بقلبي إليها، فأحسب أن مولاي غار علي، فعاقبني؛ فله العتبيٰ»(١).

ويستدل على عقيدة القوم بقوله تعالى: ﴿ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَّا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِ اللهُ وَيَسْتِنَا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِ اللهُ وَيَعْلَمُوا أَنه بفضله الْأَيَامِ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَوْ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ويستدل أيضًا بقول رسول الله ﷺ فيما يروي عن ربه ﷺ: «الصوم لي وأنا أجزى به»، فيقول: «قال أحد الكبراء: أي: أنا الجزاء»(٢).

وقال محمد أمين الكردي النقشبندي (1):

أحبك لا أرجو بذلك جنة ولا أتقي نارًا وأنت المراد إذا كنت لي مولئ فأيّة جنة وأيّة نار تتّقيل وتراد

وقال ياسين بن إبراهيم السنهوتي: «إن أهل الله لا ينظرون في أعمالهم إلا إلى الله، قالت رابعة العدوية والمنطقة عبدتك طمعًا في جنّتك، ولا خوفًا من نارك، ولكن لوجهك الكريم... من عبده خوفًا من شيء أو طمعًا؛ فقد أشرك شركًا خفيًا...

قال أرسلان الدمشقي: والكفر به على المخلصين واجب؛ لأن من عبده لأجل الجنَّة والنَّار؛ فقد عبد الجنة والنار وهو طاغوت»(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص١٥٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص١٤٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ص١٤٣).

<sup>(</sup>٤) «تنوير القلوب في معاملة علام الغيوب» (ص٤٨٦).

<sup>(</sup>٥) «الأنوار القدسية في مناقب النقشبندية» (١٣٥).



### والرد عليٰ تأويله من وجوه:

١- استدلاله بقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱشۡتَرَىٰ مِن ٱلۡمُؤۡمِنِينَ أَنفُسَهُمْ ﴾ساقط من وجوه: أظهرها: أنه قطع الآية عن نهايتها التي تدحض زعمه، وهي قوله تعالىٰ: ﴿إِأَنَ لَهُمُ ٱلۡجَـنَّةَ ﴾؛ فالعوض هو الجنة.

٢- استدلاله بقوله تعالى: ﴿ كُلُوا وَٱشۡرَبُوا هَنِتِنَا بِمَا أَسۡلَفۡتُمۡ فِ الْأَيامِ الْخَالِيةِ ﴾؛
 فهو باطل بعكس معنى الآية؛ فالله ﷺ يقول للمؤمنين يوم القيامة: كلوا واشربوا هنيئًا؛ بسبب ما أسلفتموه من الأعمال الصالحة في الأيام الخالية.

٣- وأما استدلاله بالحديث: فهو تحريف وتخريف؛ ففي رواية لمسلم بيان لمعنى الحديث: «كل عمل ابن آدم يضاعف الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله: إلا الصوم؛ فإنه لي وأنا أجزي به»؛ أي: أجر الصيام يضاعفه الله أضعافًا كثيرة؛ فيو في الصائمون أجرهم بغير حساب.

### 

ب- وصف الله عباده المخلصين بقوله: ﴿ إِنَّمَا يُؤُمِنُ بِاَيَايِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا خَرُّواْ شَجَدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكَبِرُونَ الله لَنَّجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ الله فَلَا تَعْلَمُ نَقْشُ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٥-١٧]. فهؤلاء الذين ورثوا الفردوس الأعلى، وصف الله عبادتهم بأنّها: خوفًا من عذابه، وطمعًا في جنته.

ت- الخوف من النَّار والطمع في الجنَّة يدندن حولها رسول الله عَلَيْ وأصحابه؛ فقد قال رجل لرسول الله عَلَيْ وأما إني لا أحسن دندنتك ولا دندنة معاذ، وإنما أقول: اللهم إني أسألك الجنة، وأعود بك من النار، فقال له عَلَيْ: «حولها ندندن» (١٠).

فهل يتصور المتصوفة أنهم أكمل من رسول الله ﷺ وصحبه الكرام ؟!

ث-إن عدم الخوف من عقاب الله، وعدم الطمع في ثوابه: يؤدِّي إلىٰ قلَّة الحياء من الله، بل إلىٰ الاستهانة بأوامر الله، ولقد أدَّىٰ ذلك إلىٰ أن يقول أبو يزيد البسطامي: «وددت أن قد قامت القيامة حتىٰ أنصب خيمتي علىٰ جهنم»، فسأله رجل: «ولم ذاك يا أبا يزيد؟!» فقال: «إني أعلم أن جهنم إذا رأتني: تخمد؛ فأكون رحمة للخلق»، وقال: «وما النار؟! والله! لئن رأيتها لأطفأتها بطرف مرقعتي»، وكذلك قال: «اللهم إن كان في سابق علمك أن تعذب أحدًا من خلقك بالنار، فعظم خلقى حتىٰ لا تسع معى غيري» (٢).

بل: إنَّ أبا يزيد كان يعد الجنة كلعبة الصبيان وينشد قائلًا:

أريدك لاأريدك للشواب ولكني أريدك للعقاب(")

ومن سوء أدبه مع ربه تعالى قوله: «إن لله عبادًا لو حجبهم في الجنة عن رؤيته؛ لاستغاثوا بالخروج من الجنة، كما يستغيث بالخروج من النار أهل النار (٤٠٠).

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه أبو داود (٧٩٢و٧٩٣)، وابن ماجه (٩١٠) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>۲) انظر «تلبيس إبليس» (ص ٢٤٦و ٣٤٣ و٣٤٦).

<sup>(</sup>٣) «المواهب السرمدية» (ص ٥٥).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق (ص٤٩).



السابعة: قال فضيلة الشيخ محمد أمان الجامي رَحِمُلَاللهُ: «والإحسان من حيث المعنى: أعمُّ، ومن حيث أهله: أخصُّ؛ لأن الإحسان يشمل أيّ عمل صالح سواء كان العمل بينك وبين ربك، أو الإحسان إلىٰ عباده، هذا معنىٰ أنه أعم من حيث المعنىٰ، ولكن من حيث أهله أخص؛ أي: المحسنون الذين يصلون إلىٰ هذه الدرجة هم نخبة من المؤمنين -ليس جميع المؤمنين-؛ أي: ليس جميع المؤمنين يصلون إلىٰ درجة الإحسان، ولكنهم نخبة مختارة، وفقهم الله، وسدد أمرهم، هم الذين يحظون بالمعية الخاصة.

المعية الخاصة تزيد على المعية العامة بالنصر والتأييد والحفظ والكلاءة، والمعية العامة بمعنى العلم والرؤية والتدبير العام، وبهذا المعنى: الله على معلى مخلوقاته، لا يخلو مكان من علمه، وهو فوق عرشه مستو على عرشه بائن من خلقه، لكن لا يخلو مكان من علمه، وهذه هي المعية العامة.

فإذا قيل: «الله معنا»؛ لا ينبغي أن يتبادر إلى ذهنك بأن الله معنا بذاته هنا في الأرض، فالله على منزه عن المعية الذاتية مع خلقه، لا مع أهل أرضه ولا مع أهل سمواته ؛ أي: ليس الله بالأرض بذاته ولا في السموات السبع بذاته، ولكن فوق جميع مخلوقاته، ليس في ذاته شيء من مخلوقاته، ولا في مخلوقاته شيء من ذاته، ولكن هو بعلمه مع كل مخلوق؛ أي: لا تخفى عليه خافية من أمرهم، وهذه تسمى: المعية العامة، وتزداد المعية الخاصة مع المحسنين، مع المتقين، كتلك المعية التي حظي بها الرسول و وصاحبه في الغار: ﴿ لاَ تَحْمَنُ اللهُ مَعَنَا ﴾ التوبة: ٤٤]، معية خاصة حفظهما الله ورعاهما وسترهما من أعين أعدائهم، تلك المعية الخاصة، فلتفهم» (١).

<sup>(</sup>۱) «شرح ثلاثة أصول» (ص ٩٥-٩٦).

الثامنة: قال الشيخ زيد المدخلي -حفظه الله-: «فإنه يكون في العبادة بفعل الأوامر وترك النواهي، وكما يكون في العقيدة ويكون في الشعائر التعبدية؛ كالأعمال الظاهرة جميعها من: صلاة، وزكاة، وصوم، وحج، وجهاد، ودعوة إلىٰ الله، وأمر بالمعروف ونهي عن المنكر، وبذل للنصيحة ودلالة علىٰ الخير.. إلىٰ غير ذلك من أنواع البر والإحسان، وبالدرجة الأولىٰ: معرفة الله الكريم الرحمن بذاته وأسمائه وصفاته.

ويكون الإحسان في منهج الدعوة: كما يكون الإحسان في باب الولاء والبراء؛ أي: من يجب أن يُوَالَىٰ، ومن يجب أن يُعَادَىٰ علىٰ ضوء الكتاب والسنة، وبميزان الشرع الشريف، مجانبين ومبتعدين عن الهوىٰ الذي ينحرف بصاحبه عن الخط المستقيم والطريق القويم.

فأما الإحسان في العقيدة -وهو الفقه الأكبر-: فحقيقته: أن يتوجه العامل بعمله كلّه فعلًا وتركًا، ورغبًا ورهبًا، وغير ذلك من أنواع العبادة إلى الله مخلصًا له الدين، راجيًا رحمته ومغفرته ونيل رضاه، وخائفًا ووجلًا من أليم عقابه وغضبه، وسخطه ومقته.

والإحسان في العقيدة: الاعتراف بألوهية الله، بحيث لا تعبد الخليقة إلا إيّاه، ولا تستعين إلا به، بل وتفرده بكل عبادة مالية وبدنية ظاهرًا وباطنًا عبادة مستوفية لركنين عظيمين:

الركن الأول: الحبّ لله وَعَجَّلَاً حبًّا شرعيًّا.

الركن الثاني: الذل والخضوع له وَجُمَّانًا ؟ إذ هو المستحق لذلك.

وهذان ركنا العبادة عند علماء السلف، بخلاف من انحرف؛ فعبد الله بغير هذه الطريقة، كمن عبد الله بالخوف وحده، وهؤلاء هم الخوارج والمعتزلة، بالغوا في

وأهل العلم يعرفون في عقيدة الخوارج والمعتزلة: أنهم يرون أن من مات وهو مرتكب كبيرة -ولو كان موحدًا- فإنّه يكون يوم القيامة خالدًا مخلدًا في النار، وهؤ لاء عبدوا الله بالخوف الذي غلوا فيه؛ حتى إنهم ما رأوا إلا نصوص الوعيد.

وبخلاف من عبد الله بالرجاء وحده، وهؤلاء هم المرجئة الذين غلوا في نصوص الوعد الكريم، حتى وصل بهم الحدُّ أن قالوا: «لا يضر مع الإيمان معصية، كما لا تنفع مع الكفر طاعة»، وهذا خطأ ظاهر!

فإن الله عَلَى قال: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن بَجْعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَوَاءَ تَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ أَسَاءَمَا يَحْكُمُونَ ﴾ [الجاثية: ٢١].

وقال سبحانه: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمّ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَادِ ﴾ [ص٢٨].

إلىٰ غير ذلك من الآيات التي أنكر الله فيها علىٰ الكفار الذين ادَّعوا بأن الله على الكفار الذين ادَّعوا بأن الله على إذا كان يوم القيامة -يوم الجزاء علىٰ الأعمال- ؛ فإنه سيكون لهم عنده من المنازل، ومن الجاه والتكريم، ومن النَّعيم؛ كالعيش الذي عاشوا فيه في الدنيا قياسًا لأمر الآخرة علىٰ أمر الدنيا، ألا ساء ما زعموا، وبئس ما اعتقدوا.

إذن؛ المرجئة قوم غلوا وبالغوا في الغلو في نصوص الوعد الكريم، وتركوا نصوص الوعيد جانبًا، بخلاف أهل السنة والجماعة علماء السلف وأتباعهم بإحسان؛ فإنهم عبدوا الله -تبارك وتعالى - بالحبِّ والرجاء، والخوف والذُّلِّ له عَلَىٰ، فوفقوا للصراط المستقيم؛ لأن في هذه العبادة علىٰ هذه الصورة وعلىٰ هذا

الحال جمعًا بين نصوص الوعد والوعيد، فلم يسلكوا مسلك الخوارج والمعتزلة، ولم يسلكوا مسلك الخوارج والمعتزلة، ولم يسلكوا مسلك أهل الإرجاء الذين قالوا: «لا يضر مع الإيمان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة»، ولم يسلكوا مسلك الصوفية الضالة المضلة.

ومن الإحسان في العقيدة: الإقرار بربوبية الله على، وهذا النوع من التوحيد أقرّ به المشركون، ولم يخالف فيه إلا شرذمة قليلة من أهل الإلحاد، كانوا يسمون: الدهريين، سماهم القرآن بذلك؛ حيث قال على عنهم: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَالُنَا الدُّنَيَا نَمُوتُ وَغَيْا وَمَا يُمْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ ﴾ [الجاثية: ٢٤]، ويسمون بالملحدين أو الطبائعيين أو الماركسيين ؛ لأنهم أنكروا وجود الله على.

واشتهر عنهم قولهم: «لا إله، والحياة مادة»؛ فنسوا الله على ونسيانهم له إنما هو كبر وعناد ؛ وإلا: فإنهم يعلمون أن لهم ربًّا خالقًا ورازقًا، أنشأهم من العدم في هذه الحياة، ونقلهم منها غير مختارين؛ إلا أنهم يتفلسفون ويقولون: «إن الطبيعة هي التي توجد وتفني»، وقالوا كلمتهم الذميمة: «إن هي إلا أرحام تدفع، وأرض تبلع».

فإذا سئلوا عن هذه الطبيعة؛ قالوا: «قوة فاعلة»، غير أنهم لا يدرون عن حقيقة هذه القوة ولا عن صفاتها؛ لأن مقالتهم هذه مجرد افتراء، واصطلاح الحادي.

وأما أهل السنة وأهل الحق من علماء وأتباع العلماء، فإنهم ينسبون الخلق والإيجاد والإماتة والبعث والتصرف المطلق في عالم السماء وعالم الأرض إلى الله الواحد الأحد، الصمد؛ الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحد.

ومن الإحسان في العقيدة: الإيمان بذات الله وأسمائه الحسني وصفاته العلا على الوجه الذي يرضي الله على عنهم، إيمانًا بذاته وأسمائه وصفاته بدون تشبيه أو



تمثيل، وبدون تأويل، ولا تحريف، ولا تعطيل، بل على الوجه الصحيح، كما أمرهم الله عَلَى النَّهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ أمرهم الله عَلَى الله وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

أما الإحسان في الشعائر التعبدية بدءًا بالطهارة التي فرضها الله وَعَلَّفَ في كتابه، وبيننها رسوله والله على الله على الله على الله والله والمسحول المنافرة والمسحول المنافرة والمسحول المنافرة والمنافرة والمسحول والمنافرة ولمنافرة والمنافرة وال

فبيّن الله على فرض الطهارة لأهميتها، وكيف لا تكون مهمة وهي شرط أساسي من شروط صحة صلواتنا فريضة ونافلة، بل وفي غيرها كالطواف بالبيت... وبينها النبي على بقوله وفعله؛ إذ قال في تعليمه للمسيء في صلاته حيث قال له: «إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء» (١)، فأمره بادئ ذي بدء بالطهارة، وأمر أصحابه أن يحضروا له ماءً في طست (٢) فتوضأ لهم وهم يشاهدون (٣)؛ ليحملوا عنه فقه طهارتهم، ويعملوا به ويبلغوه غيرهم، وفعله هذا يعتبر بيانًا للآية الكريمة التي في سورة المائدة.

وأخبر الله على أنه متى فقد الماء أو فقدت القدرة على استعماله: فعلينا أن نتيمَّم صعيدًا طيبًا ؛ فنمسح وجوهنا وأيدينا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في (٦٢٥١)، ومسلم (٣٩٧)، عن أبي هريرة را

<sup>(</sup>٢) إناءٌ من نحاس لغسل الأيدي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٩٩)، ومسلم (١/٢٦٦) كما في حديث حمران مولئ عثمان ١٩٥٠)



وأوضح ذلك النبي على كما في حديث عمار حيث قال له: «إنما يكفيك أن تضرب بيديك الأرض هكذا»(١)؛ وضرب بهما ضربة واحدة، ومسح الشمال علىٰ اليمين، ومسح وجهه، وهذا بيان لكيفية التيمم، سواء كان الحدث أكبر أو كان الحدث أصغر.

وامتدادًا إلى الإحسان في الصلاة، والإحسان في الصلاة: إقامتها، وإقامتها تشمل نواحى متعددة تتعلق بالصلاة؛ من: مراعاة دخول الوقت، ومراعاة إتمام الطهارة، ومراعاة حفظ أقوالها وأفعالها وأذكارها التي قسّمها العلماء -بالتتبع والاستقراء من نصوص الكتاب والسنة- إلى:

. شروط، وأركان، وواجبات، وسنن قولية، وسنن فعليه.

وهكذا الإحسان في بقية أركان الإسلام، وأركان الإيمان، وسائر العبادات، فرائض ونوافل وواجبات، كل ذلك يجب أن يكون على سبيل الإحسان؛ لأنه شرط أساسي من شروطها، وبدون الإحسان في العبادة: لا تنال التقوي، وبدون تقوى الله: لا يقبل العمل.

والدليل علىٰ أن الإحسان شرط في كل عبادة يقوم بها الإنسان ابتغاء مرضاة قوله الله عَجْكَ: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ ۖ وَإِلَى اللَّهِ عَلِقَبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ [لقمان: ٢٢].

فقال: ﴿ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾؛ فاعتبر الإحسان شرطًا أساسيًّا في إقامة الدين، وإسلام الوجه لله الذي هو التوجه إلى الله على طريق الحق علمًا وعملًا، ودعوة وخلقًا، وأدبًا وسلوكًا، علىٰ مراد الله، وعلىٰ نهج رسول الله ﷺ، وعلىٰ منهج سلفنا الصالحين الذين تلقوا العلم عن رسول الله ﷺ، ورسول الله قد تلقاه عن جبريل الطِّيِّي الأمين،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤١)، ومسلم (٣٦٨).

وجبريل الأمين تلقاه عن ربّ العالمين، فهذا السند العظيم الذي أوصل العلماء الربانيين إلى الحق الواضح المبين الذي رضيه الله -تبارك وتعالى - لهم، وحثهم عليه، ورغبهم ودعاهم إليه، وأثابهم عليه، فتبارك الله أحسن الخالقين.

وهكذا: يجب الإحسان في منهج الجهاد، ومنهج الدعوة إلى الله على.

والدعوة: ضرب من ضروب الجهاد، وقد تكون الدعوة بتعليم الخلق وانتشالهم من الشرك إلى التوحيد على الوجه الصحيح، ومن ذل المعصية إلى عز الطاعة، ومن حمأة الشر إلى الخير.

فإنّ ذلك كلّه يكون من أعظم أنواع الجهاد؛ لأنَّ فيه إرضاءً للرب، وإنقاءً للقلوب، وتبصرةً للأمة؛ ليعبدوا الله رجماً الوجه الذي أراده منهم، وارتضاه لهم.

ولا يكون إحسان في الدعوة إلى الله إلا إذا سلك الدعاة إلى الله مسلك الرسل والأنبياء في دعوتهم، وبالأخصِّ بالنِّسبة لأمة محمد على ما جاء في كتابهم ليرسم لهم خط الدعوة ومنهجها الأصيل المأخوذ من قصص الرسل والأنبياء، والمأخوذ من قصص رجال أتقياء أولياء تابعوا الرسل في دعوتهم وصبروا؛ كما قصَّ الله عن مؤمن آل ياسين، ومؤمن آل فرعون، وامرأة فرعون، كيف صبر الجميع، وآثروا مراضي الله على ما نزل بهم من تعذيب الجبابرة لهم، وغير هؤلاء من الصالحين المصلحين في كل زمان ومكان -رحمهم الله وتولاهم وجعل الجنة منزلهم ومأواهم-.

إذن؛ فالداعي إلى الله بحاجة إلى ترسم خطا الأنبياء والرسل الذين بدءوا بالدعوة إلى عقيدة التوحيد وإلى التزام التكاليف الشرعية أمرًا ونهيًا، وإلى الدعوة للخلق بالحكمة والموعظة الحسنة: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُ دَعُهُمُ ٱقْتَكِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠].

ومن أمعن النظر في دعوة الرُّسل والأنبياء والتابعين لهم: وجدها تختلف كل الاختلاف عن دعوات نشأت وأسست نتيجة أفكار خاطئة، وسياسات مدمرة، قد تخرب ولا تبنى، وتفسد ولا تصلح.

ألا وإن من بنودها: المظاهرات في كلّ البلدان لإزعاج الناس -وربما تكون مظاهرات تجمع رجالًا ونساءً -، والاغتيالات، والتنظيمات السريَّة في الأماكن التي لا يجوز أن تكون فيها تنظيمات سرية، وغير ذلك من الأمور التي أساءت إلىٰ الله يجوز أن تكون فيها التصرف إلىٰ من يحب أن يدعو إلىٰ الله ؟ لأنهم انتقلوا بالدعوة من خطها المستقيم إلىٰ خطوط غير مستقيمة شرعًا وعقلًا.

والذي يريد تبيان ذلك: فعليه أن يقرأ القصص القرآنية في دعوة الرسل والأنبياء، وفي توجيهات الله على للخلق، وعليه أن يقرأ سيرة النبي الكريم الله على في دعوته الرحيمة، وعليه أن يقرأ سيرة العلماء الربانيين علماء الشرع، علماء تفسير القرآن، وتفسير الحديث، وفهم العقيدة عل وجهها الصحيح.

وعلى طلاب العلم إن أرادوا أن يكونوا دعاة صالحين مصلحين أن يقرءوا نهج الدعوة فيما ذكرت من كتاب الله، وسنّة رسول الله الحلي وسنّة الخلفاء الراشدين من بعده، وطريقة علمائنا الرّبانيين الذين ورّثوا لنا وبين أيدينا هذا العلم الشرعي في بطون الكتب، من تفسير، وعقيدة، وحديث، وشرح حديث، وفقه، ووسائل لهذه العلوم الشرعية التي لا يستغني عنها طلاب العلم بحال.

إذن؛ فلابد من الإحسان في منهج الجهاد، ومنهج الدعوة إلى الله على الوجه الذي أشرت إليه.

وهكذا الإحسان: يجب أن يكون في الولاء والبراء؛ يعني: من يجب عليك أن تواليه، ومن يجب عليك أن تعاديه، وهذا الركن من أركان الدين نصّ عليه



القرآن الكريم، ونصّ عليه النّبيُّ عَلَيْهُ في سنَّته المطهرة.

ففي القرآن الكريم قال الله ﷺ ﴿ لَا يَجَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ مُواَدُونَ مَنْ حَآذَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْ كَانُواْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ يَوْرَبُهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ يَعْرَبُهُمْ أَوْلَا عَلَى مَنْ حَآذَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْ كَانُواْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْلَا إِلَى مَنْ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِّنْ أَوْلَا إِلَى مَنْ عَلَيْهِمُ اللّهِ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَا إِلَى حَزْبُ اللّهُ أَلَا إِنَّ عِزْبُ اللّهُ أَلَا إِنَّ عِزْبُ اللّهُ أَلَا إِنَّ عِزْبُ اللّهُ أَلَا إِنَّ عِزْبُ اللّهُ أَلْمَا إِلَى مَا اللّهِ هُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَا إِلَى عَزْبُ اللّهُ أَلَا إِنَّ عِزْبُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَا إِلَى عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَا إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَا إِلَيْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَا إِلَا لَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِدُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

. وقال - تبارك و تعالى - ناهيًا عن موالاة الكفار: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ ٱللّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ ﴾ [ المجادلة: ١٤].

إلىٰ غير ذلك من الآيات التي ترشد إلىٰ معاداة الكافرين والعاصين بقدر معاصيهم.

وهكذا الآيات والنّصوص التي ترشد إلىٰ ولاء من تجب موالاتهم، ويجب فهمها والعمل بها، فعلىٰ المسلم أن يتولىٰ الله ﷺ، فمن يتولىٰ الله -تبارك وتعالىٰ -حقًا وصدقًا، قولًا وفعلًا، ظاهرًا وباطنًا: تولاه الله.

ومن تولاه الله: حفظه في دنياه، وبرزخه، وأخراه.

قال الله عَلَى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤَتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتَوَلُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزَّبَ اللَّهِ هُمُ الْغَلِبُونَ ﴾ [المائدة:٥٥- ٥٦].

وقال وَ عَالَى اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ الْفُلُمَاتِ الْفُلُمَاتِ الْمُلَامُونِ إِلَى الظُّلُمَاتِ الْوَلِيَا وَالْمُلُمَاتِ الْوَلِيَا وَالْمُلُمَاتِ الْفُلُمَاتِ الْوَلِيَا وَالْمُلَامُونَ اللَّهُ وَالْمُلَامُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِيْلُولُولُولُولِكُولُولُولُكُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِي اللْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِي اللَّهُ وَاللْمُولُولِي اللْمُولِي وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِي وَاللَّالِمُ وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَالْمُولِي وَاللَّالِمُ واللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ واللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ واللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولُولُولُلِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَلَا اللللْمُ

إذن؛ يجب أن تتولى الله عَلَى الله عَلَى هذه الولاية بفعل طاعته، وترك

معصيته، وحبّه حبًّا عظيمًا فوق محبة كل شيء سواء، ويجب أن نتولَّىٰ رسول الله محبّة لشخصه ومحبّة وإيمانًا لما جاء به، ورغبة ومحبّة منا أن نحشر تحت لوائه يوم تحشر الخلائق، ويوم تدعىٰ كل أمة إلىٰ كتابها، ويوم يدعىٰ كلّ أناس بإمامهم.

والدليل علىٰ تولي رسول الله على يتضح بالتفاعل مع ما جاء به جملة وتفصيلًا من كتاب الله وسنته، نقتدي بهما في الاعتقاد، وفي الأقوال والأفعال، وفي السيرة الطاهرة النقية، وفي التعامل بيننا وبين الله، وفي التعامل بيننا وبين عباد الله علىٰ اختلاف أصنافهم وشتىٰ مستوياتهم.

والتولي لإخواننا المؤمنين -محبة ونصحًا، وصدقًا في الإخاء، وحُبَّا للخير لهم، وكراهة لوصول الشر إليهم- تحقيقًا لقول النبي ﷺ: «المسلم أخو المسلم»(١).

ولقوله على: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» (٢).

ولقوله على: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم؛ كمثل الجسد، إذا اشتكى منه عضو؛ تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى»(٣).

وقوله: «من أحبَّ لله، وأبغض لله، وأعطىٰ لله، ومنع لله: فقد استكمل الإيمان»(٤).

ومن هنا: وجب بغض الكافرين والمشركين بغضًا كاملًا؛ لأنهم أعداء الله، وأعداء رسوله، وأعداء المؤمنين، ووجب بغض المنحرفين عن منهج السلف

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٤٢)، ومسلم (٢٥٨٠) من حديث عبد الله بن عمر علينضا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥) من حديث أنس بن مالك ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٨٦) من حديث النعمان بن بشير هيسنها .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٢٨١٤)، وصححه شيخنا الألباني كَخَلَلْلهُ.



بقدر بعدهم عن الحق، وتمسكهم بالباطل، وهم في ذلك درجات؛ منهم أهل البدع وما أشنعها، ويكفي أنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قال في حقها: «كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار» (١)؛ أي: صاحبها، وهو حكم عام يشمل جميع البدع: الاعتقادية، والقولية، والفعلية، والعملية.

فموقف أهل السنة والجماعة -وفي مقدمتهم أصحاب رسول الله ﷺ من أهل البدع الذين انحرفوا عن خط أصحاب رسول الله وما كانوا عليه: البغض لهم والتحذير منهم.

بل: والبراءة من صنيعهم؛ كما في قصة عبد الله بن عمر لما شكا إليه جماعة بأنهم سمعوا قومًا يقولون: «لا قدر»، فأتوا عبد الله بن عمر، فاهتم لذلك اهتمامًا شديدًا؛ وقال قولته المشهورة: «أخبروهم بأني بريء منهم، وهم برآء مني»(١). وهو من هو: علمًا وعملًا، وتأسيًا بالنّبي عليه في كلّ شيء.

إذن؛ فأهل البدع الذين يدعون الناس إلى بدعهم -أيًّا كان نوع هذه البدع-يجب أن يهجروا وأن يحذروا، وأن تترك مجالسهم والاجتماع معهم، والغدو والرّواح إليهم ومعهم،وما ذلك إلا لخطر البدعة وشؤمها.

ولَمَّا رتب العلماء الأفاضل المعاصي بالتتبع والاستقراء من نصوص الكتاب والسنة؛ ذكروا القول على الله بغير علم أعظم المعاصي وأكبر الذنوب؛ لأنه افتراء على الله، ثم الشرك بالله كل الذي لا يغفره الله، واتبعوا ذلك بالبدع الضالة المضلة لخطر البدع؛ لأنها إحداث في الدين ما ليس منه، والله كل قد أكمل

<sup>(</sup>١) جزء من حديث العرباض بن سارية ، وهو صحيح؛ كما بينته في كتابي: «نسيم الرياض في شرح حديث العرباض».

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث جبريل الطيلا مضى تخريجه.

الدين، فليست الأمة بحاجة إلى أن يأتي من يزيد ويتوسع في الدين، ويأتي بما لم يكن مشروعًا فيه.

نعم؛ ليست الأمة بحاجة إلىٰ ذلك، ولكن الأمة بحاجة إلىٰ أن تعرف دينها، وأن تعمل بمقتضاه، وتدعو إليه، فهو دين كامل متكامل بشهادة الله ﷺ: ﴿ٱلْيَوْمَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وينا ﴾ [المائدة:٣].

ومن جملة البدع: بدع الجهمية، والمعتزلة، والخوارج، والحلولية، والاتحادية، والمفوضة، والأشاعرة.

ونحلهم مفصلة في كتب العقائد.

كما أن من جملة البدع على الساحة: التنظيمات السرية التي سميت بأسماء جديدة ك.. إخوانية، أو سرورية قطبية، أو جماعة تبليغية، أو جبهة كذا؛ وحزب كذا، ونحو ذلك من الأسماء التي سماها زعماء هذه الطوائف، ودعوا الناس إلى الانخراط في نظمها ومناهجها، كلّ هذه بدع باطلة، وكم فيها من الشرور والفوضى، قد أصيب أهلها بانحراف عن منهج الولاء والبراء الشرعيين، فعكسوا القضية، فجعلوا الولاء والبراء لأئمة تلك الأحزاب والجماعات وإن كانوا في خطأ وابتداع.

وأذكر عبارة قالها رجل إخواني اسمه جاسم المهلهل في كتابه: «جلسات مع كتاب وقفات للدعاة فقط»:

«وإن منهج الإخوان ليرفض أي شخص لا يتقيد بنظامه، وإن كان من أورع الناس علمًا وعملًا، ومن أخشعهم في الصلاة».

يعني: أن الذي يقوم بهذه الطاعات، ولكنه لا يتقيد ببنود منهج «الإخوان المسلمين» الذين خططوا له ورتبوه علىٰ غير منهج الحق في جلِّ بنوده.



إذن؛ إن لم يطبق في هذا المنهج الإخواني قاعدة «الولاء والبراء» بحقً، بل عكس فيه القضية، فقد يوالي في المنهج الإخواني من لا يستحق الولاء، ويعادي فيه من لا تجوز معاداته.

نعوذ بالله من تصرفات الحمقيٰ.

ونحن نحذر دائمًا إخواننا وأبناءنا من هذه الكتب التي هي نتيجة أفكار وتخطيطات وملابسات أحاطت بالقوم، وغايات أرادها القوم، سواء كانوا تبليغيين أو إخوانيين أو غيرهم من أهل التنظيمات والسريات، وما شاكل ذلك من أنواع الانحرافات.

نعم؛ إننا نحذر أنفسنا ونحذر أبناءنا وإخواننا، ونربطهم -نصحًا لهم-بكتاب الله عَلَى بالفهم الصحيح، وبصحيح سنة رسول الله عَلَى كذلك، وبمنهج السلف الصالح في دعوتهم وولائهم وبراءتهم على ضوء الكتاب والسنة.

هذا هو الحق! فمن أحب لنفسه أن يمشي في صراط مستقيم؛ ليرضي الرب الرحيم، وينقذ نفسه من عذاب الله ومقته وسخطه، فعليه أن يترسم خطئ منهج السلف الصالح؛ لأنه منهج رباني، ومنهج نبوي، ومنهج سلفي مأخوذ من كتاب الله ومن سنة نبيه المنافئ، ولا يعدل عن هذين المصدرين الكريمين يمنة ولا يسرة؛ فالعدول عنهما انحراف عن جادة الحقّ وسبيل الصواب.

وهكذا الإحسان في السنن التي هي دون الفرائض أعني: سنن الصلاة الراتبة وغير الراتبة وسنن الذكر: بأن يكون على الوجه الشرعي، لا ذكرًا صوفيًا، ولا غفلة عن الذكر.

وهكذا في الصدقات النافلة، ثم في طلب العلم والتوسع فيه ونشره ابتغاء مرضاة الله والدار الآخرة.

وامتثالًا لقول الله عَلَى: ﴿ فَإِن نَنزَعَنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٥]؛ أي: إلى كتاب الله وإلى رسول الله عَلَى أيام حياته، وإلى سنته الكريمة الصحيحة بعد مماته، وفي الكتاب والسنة حلّ لكل مشكلة ولكل قضية؛ لأن الله عَلَى شرع هذا الدين؛ ليكون للأمة جمعاء إلى أن تقوم الساعة، وإلى أن يرفع هذا العلم إلى الله الذي أنزله.

هذه حقائق شرعية، سبيل معرفتها وفهمها حقّ الفهم: السير المستمر في طلب العلم، والجلوس في حلقاته ؛ ابتغاء مرضاة الله ؛ وابتغاء تبصير النفس بالحق، ومن ثم تبصير الغير.

فخير الحسنات، وأفضل القربات، وأزكىٰ العبادات: أن يوفقك الله -أيها المسلم- لتتعلم علمًا شرعيًّا تنتفع به، ثم تعود به إلىٰ إخوانك المسلمين داعيًا ومعلمًا، ومبشرًا ومحذرًا وناصحًا ومجاهدًا ؛ كما كان إمامك محمد في يفعل ذلك، فكان أيام حياته المباركة -وغالب مكثه في المسجد- يعلم الجاهل، ويفتي المستفتي، ويعقد ألوية الجهاد، ويجهز السرايا، ويعلم الناس، وبهذه السنة المجيدة أخذ الصحابة الكرام، وعلىٰ رأسهم الخلفاء الراشدون.

وما نصيحة أبي هريرة لأهل السوق في المدينة عن الأذهان ببعيد، فقد غدا



فخرجوا مسرعين إلى المسجد، ثم رجعوا، فقالوا: «ما رأينا شيئًا»، فقال: «وماذا رأيتم؟»، قالوا: «رأينا حلقًا: حلقة يتذاكرون فيها الحلال والحرام، وحلقة يقرءون فيها القرآن، وحلقة يذكرون فيها الله تعالى»، فقال: «ذاك ميراث رسول الله عليه الله تعالى»، فقال: «ذاك ميراث رسول الله عليه الله تعالى».

فكلمة الإحسان كلمة عظيمة، جليلة القدر، واسعة المعاني بحيث لا نستطيع حصرها في مقام واحد، وحسبنا ما دوناه هنا على سبيل الاختصار؛ ليعلم ويفهم، والله أعلم وأحكم، وبعباده أرحم» (٢).

التاسعة: الإحسان مطلوب من العبد المسلم في كل فعل يقوم به، وكل عمل يؤديه.

عن شداد بن أوس عن رسول الله على قال: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم؛ فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته»(٣).

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رَخْلَاللهُ: «فهذا الحديث نص في وجوب الإحسان، وقد أمر الله تعالىٰ به، فقال: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ [النحل: ٩٠]،

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في «الأوسط» (۲/ ۱۱٤)، وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (۱/ ۱۲۳): «وإسناده حسن».

<sup>(</sup>٢) «طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول» (ص ١٦٠-١٧٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٩٥٥).

وقال: ﴿وَأَحْسِنُوٓٱ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥].

### وهذا الأمر بالإحسان:

تارة يكون للوجوب؛ كالإحسان إلى الوالدين والأرحام بمقدار ما يحصل البر والصلة، والإحسان إلى الضيف بقدر ما يصل به قراه.

وتارة يكون للندب؛ كصدقة التطوع ونحوها.

وهذا الحديث يدل على وجوب الإحسان في كلُّ شيء من الأعمال، لكن إحسان كل شيء بحسبه:

فالإحسان في الإتيان بالواجبات الظاهرة والباطنة: الإتيان بها على وجه كمال واجباتها، فهذا القدر من الإحسان فيها واجب.

وأما الإحسان فيها بإكمال مستحباتها فليس بواجب، والإحسان في ترك المحرمات: الانتهاء عنها، وترك ظاهرها وباطنها؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿وَذَرُوا ظَلْهِرَ ٱلْإِنْمُونَ وَبَاطِنَهُ ﴾ [الأنعام:١٢٠]؛ فهذا القدر من الإحسان فيها واجب.

وأما الإحسان في الصبر على المقدورات؛ بأن يأتي بالصبر عليها على وجهه من غير تسخط و لا جزع.

والإحسان الواجب في معاملة الخلق ومعاشرتهم:القيام بما أوجب الله من فوق ذلك الواجب في ولاية الخلق وسياستهم القيام بواجبات الولاية كلها، والقدر الزائد على الواجب في ذلك كله إحسان ليس بواجب.

والإحسان في قتل ما يجوز قتله من النّاس والدواب: إزهاق نفسه علىٰ أسرع الوجوه، وأسهلها وأرجاها من غير زيادة في التعذيب ؛ فإنه إيلام لا حاجة إليه.

وهذا النوع هو الذي ذكره النبي ﷺ في هذا الحديث، ولعله ذكره علىٰ سبيل

(1A £)

المثال، أو لحاجة إلى بيانه في تلك الحال، فقال: «إذا قتلتم؛ فأحسنوا القتلة، وإذا فبحتم؛ فأحسنوا الذبحة».

وهذا يدل على وجوب الإسراع في إزهاق النفوس التي يباح إزهاقها على أسهل الوجوه.

وقد حكى ابن حزم الإجماع على وجوب الإحسان في الذبيحة ١١٠٠٠.

العاشرة: استدل المصنف رَحِمُلِللهُ علىٰ مقام الإحسان بقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ ﴾ [النحل:١٢٨].

# ودلت هذه الآية على مقام الإحسان من وجوه:

١- تضمنت جميع أنواع الإحسان وأقسامه ومراتبه؛ لأن أهل التقوى هم المحسنون، والتقوى هي فعل المأمورات وترك المحظورات على نور من الله ترجو ثوابه وتخشى عقابه.

٢- أثبت المعية الخاصة للمحسنين، وهي تتضمن الحفظ والتأييد، والتثبيت على الحق، والتوفيق، فالله مع المحسنين يسمعهم ويراهم؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَأُ إِنَّنِي مَعَكُما آَسُمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٢٤].

الأصل الثالث: معرفة النبي محمد على الأصل

\* قال المصنف رَحَلْللهُ: «الأَصْلُ الثَّالِثُ: إذا قِيلَ لَك: مَنْ نَبِيُّك؟ فَقُلْ: مُحَمَّدٌ بنُ عَبْدُ الله بنِ عَبْدِ المطَّلِبِ بِنِ هاشِم، وهاشِمٌ من قُرَيْشٍ، وقُرَيْشٌ من كَنَانَةَ، وكِنَانَةُ من العَرَبِ، والعَرَبُ من ذُرِّيَّةِ إسماعيلَ».

فيه مسائل:

<sup>(</sup>١) «جامع العلوم والحكم» (ص ٢٣٤-٢٣٥ -المنتقىٰ).

الأولى: قوله (الأصل الثالث) أي: من الأمور الثلاثة التي يجب على الإنسان العلم بها بالأدلة، والعمل بها، والدعوة إليها، والصبر على الأذى فيها؛ لقوله تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ اللهُ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ اللهُ إِلَّا اللَّهِ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِاللَّهِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّرِ اللهِ العصر: ١-٣].

الثانية: معرفة هذا الأصل تتضمن خمسة أمور:

قال شيخنا ابن عثيمين رَحَمْ لِللهُ:

«وأما معرفة النبي ﷺ؛ فتتضمن خمسة أمور:

الأول: معرفته نسبًا ؛ فهو أشرف الناس نسبًا، فهو هاشمي قرشي عربي، فهو: محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم.

الثاني: معرفة سنة ومكان ولادته، ومهاجره، وقد بينَّها الشيخ بقوله: «وله من العمر ثلاث وستون سنة، وبلده مكة، وهاجر إلى المدينة» فقد ولد بمكة، وبقي فيها ثلاثًا وخمسين سنة، ثم هاجر إلى المدينة؛ فبقي فيها عشر سنين ثم توفي فيها في ربيع الأول سنة إحدى عشرة بعد الهجرة.

الثالث: معرفة حياته النبوية؛ وهي: ثلاث وعشرون سنة ؛ فقد أوحي إليه وله أربعون سنة؛ كما قال أحد شعرائه:

وأتـت عليه أربعون فأشرقت شمس النُّبوة منه في رمضان

رابع: بماذا كان نبيًّا ورسولًا ؟ فقد كان نبيًّا حين نزل عليه قول الله تعالىٰ: ﴿ أَقُرَأُ بِالسِّهِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴿ كَا خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ الْقَالَمِ اللَّهُ الْأَكْرَمُ ﴿ عَلَمُ ٱلْإِنسَانَ مَالَمُ ﴾ [العلق: ١-٥].

ثم كان رسولًا حين نزل عليه قوله تعالىٰ: ﴿يَتَأَيُّهَاٱلْمُدَّثِرُ ۖ وَمَ فَأَشْذِرُ ۗ وَرَبَّكَ فَكَبِرَّ ﴿ وَيُنَابَكَ فَطَهِرُ ۚ إِنَّ وَالرَّجْزَ فَاهْجُرُ ۞ وَلَا نَمْنُن تَسْتَكْثِرُ ۞ وَلِرَبِكَ فَأَصْبِرْ ﴾ [المدثر: ١-٧].



فقام ﷺ فأنذر، وقام بأمر الله ﷺ

الخامس: بماذا أرسل ولماذا؟ فقد أرسل بتوحيد الله تعالى وشريعته المتضمنة لفعل المأمور وترك المحظور، وأرسل رحمة للعالمين؛ لإخراجهم من ظلمة الشرك والكفر والجهل إلى النور والعلم والإيمان والتوحيد: حتى ينالوا بذلك مغفرة الله ورضوانه، وينجو من عقابه وسخطه»(١).

الثالثة: معرفة الفرق بين هذا الأصل وشهادة أن محمدًا رسول الله:

هذا الأصل اعتقادي علمي يتعلق بالمعرفة والعلم، وشهادة أن محمدًا رسول الله أصل اعتقادي عملي ؛ أي: أنك تطيعه، وتتبع أوامره، وتجتنب ما نهي عنه وزجر.

الرابعة: معرفة القدر الواجب من سيرته على الرابعة القدر الواجب من سيرته على المرابعة المرابعة

معرفة سيرته ﷺ على قسمين:

القسم الأول: فرض عين.

القسم الثاني: فرض كفاية.

والمصنف رَحَمُ لَللهُ قصد القسم الأول، وهو: ما يجب على كل مسلم ومسلمة، وقد أشار إلى ذلك في مقدمة هذه الأصول الثلاثة: «الواجب على كل مسلم ومسلمة أن يتعلم ثلاثة أصول».

وأما القسم الثاني؛ فهو واجب على مجموع علماء الأمة؛ فيجب على بعض أهل العلم الإحاطة بمسائل السيرة، ومعرفة تفاصيلها.

وبما أن المصنف قصد القسم الأول فما هو حدّ هذا القسم؟

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص٩٥).

والقدر الوارد في مجموع الأحاديث الواردة في سؤال الملكين عن الرسول على كلّ مسلم ومسلمة، وهو كما يلي:

أ- يجب معرفة اسمه، وأما نسبه؛ فمستحب، وإنما الواجب أن تعرف أن اسمه محمدًا؛ كما جاء من حديث أنس على عن النبي على قال: «العبد إذا وضع في قبره، وتولى وذهب أصحابه حتى إنه ليسمع قرع نعالهم، أتاه ملكان فأقعداه، فيقولان له: ما كنت تقول في هذا الرجل محمد على فيقول: أشهد أنه عبد الله ورسوله»(٦).

ب- أن تعرف أنه رسول الله، وأنه نبي، وأنه عبد الله؛ لا ملك، ولا إله، ولا يعبد، ولا يستغاث به ولا يذبح له، ولا يصرف له شيء من العبادة، ومن صرف له شيئًا من العبادة: فهو مشرك كافر.

<sup>(</sup>١) «مراتب الإجماع» (ص١٦٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص١٤٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٣٣٨)، ومسلم (٢٨٧٠).



وضع في قبره أتاه ملك، فيقول له: ما كنت تعبد؟ فَإِنِ الله هداه قال: كنت أعبد الله فقال له: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ فيقول: هو عبد الله ورسوله، فما يسال عن شيء غيرها»(١).

وجاء في حديث الجارية: أنه سألها: «أين الله؟»، فقالت: في السماء، قال: «من أنا»، قالت: أنت رسول الله، قال: «اعتقها؛ فإنها مؤمنة»(٢).

ت- يجب أن تعرف ما جاء به الرسول، وهذا أعظمها؛ كما جاء في حديث أسماء: «فيسأل الملكان: ما علمك بهذا الرجل؟ فيقول: هو محمد رسول الله، جاءنا بالبينات والهدى، فأجبنا وآمنا، هو محمد (ثلاثًا)»(٣).

ث- أنه يسأل عن الدليل: كيف عرفت أن محمدًا رسول الله وأنه جاء بالحق ؟ ويدل على ذلك حديث البراء بن عازب في سؤال الملكين؛ فيقولان: «ما يدريك عن هذا الرجل؟ فيقول: قرأت كتاب الله؛ فآمنت، وصدقت» (13).

ج- ويجب أن يعرف أنه عربي، وأنه قد مات ؛ كما قال الله تعالىٰ: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠]، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُسُلُ أَفَإِيْن مَاتَ أَوْقُتِ لَ اَنْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَدِيكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه أبو داود (٢٥١)، وأحمد (٣/ ٢٣٤)، والبيهقي في «إثبات عذاب القبر» (١٤)، وعبد الله بن أحمد في «السنة» (٢٤٢) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٣٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٨٦)، ومسلم (٩٠٥).

<sup>(</sup>٤) مضيٰ تخريجه (ص٧).

<sup>(</sup>٥) صحيح: أخرجه أبو يعلى (٢٤٢٥)، والبيهقي في «حياة الأنبياء» (٢) بإسناد صحيح. انظر -غير مأمور - كتابي: «صحيح الأنباء المسند من أحاديث الأنبياء» (٣٣٢).

قال شيخنا الإمام الألباني رَحَمُ لَسُّهُ: «اعلم أن الحياة التي أثبتها هذا الحديث للأنبياء -عليهم الصلاة والسلام- إنما هي حياة برزخية، ليست من حياة الدنيا في شيء، ولذلك وجب الإيمان بها دون ضرب الأمثال لها، ومحاولة تكييفها وتشبيهها بما هو المعروف عندنا في حياة الدنيا.

هذا هو الموقف الذي يجب أن يتخذه المؤمن في هذا الصدد: الإيمان بما جاء في هذا الحديث دون الزيادة عليه بالأقيسة والآراء، كما يفعل أهل البدع: الذين وصل الأمر ببعضهم إلى ادعاء أن حياته على قبره حياة حقيقية! قال: يأكل ويشرب ويجامع نساءه!!

وإنما هي حياة برزخية لا يعلم حقيقتها إلا الله تُعَلَّلُ اللهُ الله

ح- ويجب أن يعرف من سيرته ما يفرق بينه وبين مدعى النبوة، فيعرف شيئًا من دلائل صدقه، وبعض معجزاته، وبخاصة المعجزة الكبرى والآية العظميٰ: القرآن الكريم، ونحو ذلك ما يقطع به أنه الصادق المصدوق -صلوات الله وسلامه عليه-.

### الخامسة: وجوب معرفة نبينا محمد عليه:

لما كان محمد على الواسطة بين الحق والخلق في تبليغ الدين، وإقامة الحجة على العباد: وجب معرفته على وإلا كيف تتبع شخصًا لا تعرفه من حيث الاسم، ومن حيث البلد الذي ولد ونشأ فيه، والبلد الذي هاجر إليه، وتعرف مدة عمره عَلَيْهُ (٢).

<sup>(</sup>١) «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (٢/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر -غير مأمور - «شرح الأصول الثلاثة» للشيخ صالح الفوزان (ص١٨٨).



ُ السادسة: قول المصنف رَحَمُ لِللهُ: «مُحَمَّدٌ بنُ عَبْدِ اللهِ بن عَبْدِ المُطَّلِبِ بن هَاشِم»:

١- نص على اسمه (محمد)، وهو اسمه العلم الذي عرف به، وقرن بالرسالة؛ كما في قوله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ ٱللَّهِ اَلْكُفَّارِ رُحَمَّاتُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

وقوله تعالىٰ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمُّ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبَيَّءَنَ ﴾[الأحزاب: ٤٠].

٢- لابُدُّ من ذكر اسمه العلم للوجوه التالية:

أ- لابدَّ منه في التشهد وفي تعينه وتمييزه عن الرسل؛ فلو قلت: آمنت برسول الله؛ لقيل لك: من هو رسول الله؛ فرسل الله كثيرون؟

ب- لابدُّ من ذكر اسمه في الأذان والإقامة والتشهد.

ت- لا يدخل الكافر في الإسلام إلا بالشهادة باسمه العلم.

٣- هذا النسب الذي ذكره المصنف رَحَمْ لَللهُ هو اسم الأب واسم الجد ثم
 القبيلة؛ لأن هاشمًا ليس هو الجد القريب.

السابعة: له جملة من الأسماء؛ فهو:

محمد؛ كما ورد في قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُـٰلُ ﴾ [آل عمران:١٤٤].

وأحمد؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿وَمُبَشِّرُا رِسُولِ يَأْقِ مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُۥ أَحْمَدُ ﴾ [الصف:٦]. والماحى: الذي يمحو الله به الكفر.

والحاشر: الذي يحشر الناس علىٰ عقبيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٥٢٢)، ومسلم (٢٣٥٤).

والمُقَفَّىٰ: الذي قفيٰ ما قبله من الرسل؛ فهو خاتمهم وآخرهم.

ونبي الرحمة: الذي أرسله الله رحمة للعالمين؛ كما في قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا َ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿ وَمَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَمُ عِلَىٰ اللَّهُ عِلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عِلَىٰ اللَّهُ عَلَمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ

ونبي التوبة: الذي فتح الله به باب التوبة على العباد.

وهذه الأسماء الثلاثة وردت في حديث أبي موسى الأشعري الله الشعري الله الشعري المرادا.

قال الإمام ابن قيم الجوزية رَحَمُ لِللهُ: «وهو خير أهل الأرض نسبًا على الإطلاق، فلنسبه من الشرف أعلى ذروة، وأعداؤه كانوا يشهدون له بذلك، ولهذا شهد له به عدوه؛ إذ ذاك أبو سفيان بين يدي ملك الروم. فأشرف القوم قومه، وأشرف الأفخاذ فخذه.

فهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فِهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مُدْرِكَة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان.

إلىٰ هاهنا معلوم الصحة، متفق عليه بين النسابين، ولا خلاف فيه ألبتة، وما فوق «عدنان» فمختلف فيه، ولا خلاف بينهم أن «عدنان» من ولد إسماعيل الطيال،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٣٥٥).

<sup>(</sup>۲) حسن: أخرجه الترمذي في «الشمائل» (۳٦٠)، ومن طريقه البغوي في «شرح السنة» (۲۱٪ ۳۱۳)، وفي «الأنوار في شمائل النبي المختار» (۱۰۱)، وأحمد (٥/ ٤٠٥)، وابن الأعرابي في «المعجم» (۳۰۳ – ط مكتبة الكوثر) و(۳۰۳ – ط دار ابن الجوزي)، ومن طريقهما ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۳/ ۱۹)، والبزار في «مسنده» (۳/ ۱۲۰/ ۲۳۷۸ – کشف) بإسناد حسن.



وإسماعيل هو الذبيح على القول الصواب عند علماء الصحابة والتابعين ومن بعدهم»(١).

قال الحافظ ابن كثير رَحِ لَللهُ: «فجميع قبائل العرب ينتسبون إلى من ذكرت من أبناء عدنان.

وقد بيَّن ذلك الحافظ أبو عمر النمري في كتاب «الإنباه بمعرفة قبائل الرواة» (٢) بيانًا شافيًا -رحمه الله تعالىٰ-.

وقريش -على قول أكثر أهل النسب- هم الذين ينتسبون إلى فهر بن مالك ابن النضر بن كنانة، وأنشدوا في ذلك:

# قصى لعمري كان يدعى مجمعًا به جمع الله القبائل في فهر

وقيل: بل جماع قريش هو النضر بن كنانة، وعليه أكثر العلماء والمحققين؛ واستدل على ذلك بالحديث الذي ذكره أبو عمر بن عبد البر -رحمه الله تعالىٰ عن الأشعث بن قيس شه قال: قدمت علىٰ رسول الله في وفد كِنْدَة فقلت: ألستم منا يا رسول الله ؟ قال: «لا؛ نحن بنو النضر بن كنانة، لا نقفوا أُمَّنا، ولا ننتفي من أبينا»(٢).

وهذا النسب الذي سقناه إلى عدنان: لا مرية فيه ولا نزاع، وهو ثابت بالتواتر والإجماع.

<sup>(</sup>۱) «زاد المعاد» (۱/ ۷۱).

<sup>(</sup>۲) (ص ۲۰-۲۷).

<sup>(</sup>٣) صحيح لغيره: أخرجه ابن المبارك في «المسند» (٦٩/ ١٦١)، وابن ماجه (٢٦١٢)، وأحمد (٥/ ٢١١/ ٢١٢) بإسناد حسن.

وله شاهد عن ابن شهاب الزهري مرسلًا، وانظر «الفصول في سيرة الرسول الله (ص ٣١ - ٣٢ - بتحقيقي).

وإنما الشأن فيما بعد ذلك ؛ لكن لا خلاف بين أهل النسب وغيرهم من علماء أهل الكتاب: أنّ عدنان من ولد إسماعيل نبي الله، وهو الذبيح على الصحيح من قولي الصحابة والأئمة، وإسماعيل بن إبراهيم خليل الرحمن -عليه أفضل الصلاة والسلام-.

فجميع قبائل العرب مجتمعون معه في عدنان؛ ولهذا قال الله تعالىٰ: ﴿قُلْلَّا أَسْتَلُكُورُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبِيَ ﴾ [الشورى: ٢٣].

قال ابن عباس ﷺ: «لم يكن بطن من قريش إلا ولرسول الله ﷺ فيهم قرابة»(١).

وهو صفوة الله منهم كما في حديث واثلة بن الأسقع ره قال: قال رسول الله وإن الله اختار كنانة من ولد إسماعيل، ثم اختار من كنانة قريشًا، ثم اختار من الله اختار من الله اختار من قریش بنی هاشم، ثم اختارنی من بنی هاشم» $^{(1)}$ .

وكذلك بنو إسرائيل؛ أنبياؤهم وغيرهم يجتمعون معه في إبراهيم الطَّيِّلا الذي جعل الله في ذريته النبوة والكتاب.

وهكذا أمر الله ﷺ بني إسرائيل على لسان موسىٰ -عليه الصلاة والسلام-، وهو في التوراة؛ كما ذكره غير واحد من العلماء ممن جمع بشارات الأنبياء به عليه: أن الله قال لهم -ما معناه-: «سأقيم لكم من أولاد أخيكم نبيًّا كلكم يسمع له، وأجعله عظيمًا جدًّا »(٣).

ولم يولد من بني إسماعيل أعظم من محمد عليه، بل لم يولد من بني آدم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) «سفر التثنية» (إصحاح ١٨).



أحد، ولا يولد إلى قيام الساعة: أعظم منه على الله عنه أنه قال: «أنا سيد ولد آدم ولا فخر؛ آدم فمن دونه من الأنبياء تحت لوائي»(١).

وصحَّ عنه أنه قال: «سأقوم مقامًا يرغب إليَّ الخلق كلهم؛ حتى إبراهيم» (٢).

وهذا هو المقام المحمود الذي وعده الله تعالى، وهو الشفاعة العظمى التي يشفع في الخلائق كلهم؛ ليريحهم الله بالفصل بينهم من مقام المحشر؛ كما جاء مفسرًا في الأحاديث الصحيحة عنه عليها (٣).

# فيه فروع:

الأولىٰ: سمي العرب عربًا؛ لإعرابهم الكلام، ولفصاحتهم وبلاغتهم. الثاني: العرب علىٰ قسمين:

أ- العرب العاربة: وهم القحطانية، وهم من ينتهي نسبهم إلى هود التَلْيُكُلِّ. ب- العرب المستعربة: وهم العدنانية، من ذرية إسماعيل التَلْيُكُلِّ.

الثالث: سموا (مستعربة)؛ لأنهم تعلموا العربية من العرب العاربة؛ لما جاءت جرهم، ونزلوا مكة عند هاجر أم إسماعيل، وابنها إسماعيل صغير لما وجدوا ماء زمزم، واصطلحوا مع هاجر: أن ينزلوا عندها، وأن تسمح لهم أن يستسقوا الماء.

<sup>(</sup>۱) صحيح لغيره: أخرجه أبو يعلىٰ (٧٤٩٣)، وابن حبان (٦٤٧٨) من حديث عبد الله بن سلام بإسناد فيه ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨٢٠) من حديث أبي بن كعب كله.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٤٧٦ و ٤٧١٣)، ومسلم (١٩٣ و ١٩٣) من حديث أنس بن مالك وأبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٤) «الفصول في سيرة الرسول عليه (ص ٢٨-٤٠ بتحقيقي) باختصار.

وإسماعيل كان رضيعًا في ذلك الوقت، ثم إنه تربي ونشأ، وأخذ العربية من جرهم، وهي من العرب العاربة، وتزوج من جرهم، وجاءه ذرية وتعلموا العربية ونشئوا مع العرب؛ فصاروا عربًا مستعربة، وهم العدنانية (١).

إسماعيل الكلي لم يكن أصله عربيًّا؛ لأن إبراهيم الكلي ليس عربيًّا، وإبراهيم التَّكُ أَتَىٰ بابنه إسماعيل إلىٰ مكة مع أمه هاجر، ولم يكن بها أنيس ولا حسيس، وهاجَرُ هي الأُمَّة التي وهبها لإبراهيم الكِللة الجبار الذي استدعاه لما دخل بلده، فقال أهل هذا البلد للجبار: إن رجلًا معه امرأة من أجمل الناس ولا ينبغي أن تكون إلا لك، وهذه المرأة هي سارة؛ فاستدعاه؛ وسأله عنها.

فعلم إبراهيم الطِّينٌ أنه إذا قال: «إنها زوجتي» أخذها، فقال: «إنها أختي»؛ تأوّل هذا بأنها أخته في الإسلام، ثم علم أنه سيستدعيها فقال لها: إنه سألني فقلت: إنك أختى؛ فلا تكذبيني، أنت أختى في الإسلام، ليس في الناس اليوم مسلم غيري وغيرك، وهي سارة، فاستدعاها وسألها، قالت: «أنا أخته»، ومع ذلك مدّ يده إليها فقبضت يده، فقال: ادعي إلهك أن يطلق يدي، ولن أتعرض لك، فدعت الله، فمدها مرة ثانية فقبضت أشد من الأولى، قال لها مرة أخرى: ادعى إلهك أن يطلق يدي، ولن أتعرض له، فدعت الله فمدها مرة ثالثة فقبضت مرة أخرى، حتى صار يركض برجله الأرض، ورأى الموت، فقالت: اللهم إن يمت يقولون: قتلته، فقال: ادعي إلهك أن يطلق يدي وأخرجك، فدعت الله فأطلقه فصاح: أخرجوها عني؛ إنما جئتموني بشيطان، ثم أعطاها الجارية، وكان إبراهيم الطَّيِّلاً يصلي ويدعو ربه، فلما جاءت سارة استقبلها قائلًا: مهيم؟

قالت: أخزاه الله، وأخدم وليدة، وإبراهيم الكليل لم يأتيه من سارة أولاد،

<sup>(</sup>١) انظر: «شرح الأصول الثلاثة» للشيخ صالح الفوزان (ص١٩٠-١٩١).



وكبر سنه، فوهبته الجارية، فحملت، فغارت سارة منها، فجاء بها مهاجرًا مع ابنها وهو يرضع، فوضعها في مكان عند البيت، وليس عندها أحد، ورجع وهي تقول: «يا إبراهيم تذهب وتتركنا هنا»، وهو لا يكلمها، فلما رأت أنه لا يكلمها قالت: آلله أمرك بهذا؟

قال: نعم.

فرجعت وقالت: «إذن؛ لا يضيعنا الله»، وكان معها قليل من الماء وقليل من التمر، فانتهى الماء، وجف ثديها، وجاع الصبي، وظمي حتى كاد يدركه الموت، وجعل يتلبط، فكرهت أن تنظر إليه وهو يموت، فنظرت فإذا أقرب مرتفع إليها هو الصفا، فصعدت الصفا لعلها ترئ أحدًا، فلم تر أحدًا، فنزلت متجهة للمروة لعلها ترئ أحدًا، وفعلت هذا سبع مرات، إذا وصلت الوادي سعت أشد ما يكون سعيًا بكل جهدها، وأخيرًا سمعت صوتًا؛ فقالت لنفسها: صه، ثم تأكدت من الصوت وقالت: لقد أسمعت إن كان عندك غوث؛ فأغث، فنظرت! فإذا جبريل المعين عند الصبي، فبحث في الأرض، فنبعت زمزم، فصارت تحجرها بالتراب.

يقول الرسول عناً معيناً» (رحم الله أم إسماعيل لو تركتها؛ لكانت عيناً معيناً» (۱)، ولكنها حجرتها؛ فاحتجر الماء، فصارت تشرب من الماء وقال لها: «لا تخافي، فإن هذا الصبي سيبني مع والده بيتاً لله في هذا المكان»، وجاءت مجموعة من الناس من اليمن ومن أسفل مكة، فرأوا الطير تحوم فوق الماء، فقالوا: «عهدنا بهذا الوادي لا ماء فيه»، فأرسلوا رجلًا ينظر فوجد الماء، فاستأذنوها لينزلوا عندها، وكانت تحب الأنس، فقالت: «نعم؛ ولكن لا حق لكم في الماء»، فرضوا ونزلوا يشربون، والماء ليس لهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٣٦٨).

المقصود: أن هذا أصل إسماعيل الطَّيِّلا، ثم كبر إسماعيل الطُّيلاً وتزوج منهم، وأتىٰ إبراهيم بعد فترة ينظر إليه ويسلم عليه، ولكنه أتىٰ مرتين فلم يجده، أحدهما لقي زوجته، فقال: أين بعلك؟ قالت: «ذهب يطلب لنا الصيد»، قال: ما طعامكم؟ قالت: الماء واللحم ونحن في شرِّ من العيش لا يرضي»، قال لها: إذا جاء بعلك أقرئيه السلام وقولي له يغيّر عتبة بابه، فلما جاء إسماعيل الطِّين وكأنه حسَّ؛ سأل زوجته: هل أتاكم أحد؟ قالت: نعم جاءنا شيخ صفته كذا وكذا ويقرئك السلام ويقول لك: «غير عتبة بابك»، قال: هذا والدي وأنت عتبة بابي، اذهبي لأهلك»، ثم تزوج بأخرى، فصارت أحسن من الأولى، فلما جاء إبراهيم الكيلة مرة أخرى لم يجد إسماعيل الطَّيِّلا ولقى زوجته فسألها: أين بعلك؟ قالت: ذهب يطلب لنا الصيد، فسألها عن حالتهم فقالت: نحن بخير، ونعم من الله ركان على الله، فقال لها: إذا جاء بعلك أقرئيه السلام، وقولي له: أمسك عتبة بابك، ثم أتى مرة ثالثة ووجده؛ فاعتنقه وقال له: إن الله أمرني أن أبني بيتًا هنا، فصاروا يبنون البيت الذي أمرهم الله ربخة ببنائه، فهذا أصل العرب لما تزوج كثر الناس منه، وصاروا هم أهل البيت، وانتشروا في الأرض، وصار له ذرية كبيرة وأرسله الله إليهم، فهو رسول من رسل الله الذين نص عليهم في القرآن، فأرسله لذريته ومن حولهم (١).

الرابع: والعرب المستعربة من أصول عربية من جهة جرهم، وأصول غير عربية من جهة إبراهيم وهاجر.

وإسماعيل أوّل من تكلّم العربية الفصيحة، والعرب ذريته؛ فدل علىٰ أن العربية ليست الجنس، وإنَّما اللِّسان.

عن علي بن أبي طالب على قال: قال رسول الله على: «أول من فتق لسانه

<sup>(</sup>١) انظر: «المحصول من شرح ثلاثة الأصول» للشيخ عبد الله الغنيمان (ص١٧١-١٧٤).

بالعربية المبينة: إسماعيل، وهو ابن أربع عشرة سنة»(١).

التاسعة: جنس العرب أفضل الأجناس.

قال شيخ الإسلام رَحَلُلَلهُ: «الذي عليه أهل السنة والجماعة: اعتقاد أنّ جنس العرب أفضل من جنس العجم -عبرانيهم، وسريانيهم، ورومهم، وفرسهم، وغيرهم-، وأنّ قريشًا أفضل العرب، وأن بني هاشم أفضل قريش، وأنّ رسول الله وغيرهم بني هاشم ؛ فهو أفضل الخلق نفسًا، وأفضلهم نسبًا.

وليس فضل العرب ثم قريش، ثم هاشم: بمجرد كون النبي على منهم -وإن كان هذا من الفضل-، بل هم في أنفسهم أفضل، وبذلك ثبت لرسول الله على أفضل نفسًا ونسبًا، وإلا لزم الدور.

ولهذا؛ ذكر أبو محمد بن حرب بن إسماعيل بن خلف الكرماني-صاحب الإمام أحمد- في وصفه للسنة التي قال فيها: «هذا مذهب أئمة العلم، وأصحاب الأثر، وأهل السنة المعروفين بها المقتدئ بهم فيها، وأدركت من أدركت من علماء أهل العراق والحجاز والشام وغيرهم عليها؛ فمن خالف شيئًا من هذه المذاهب أو طعن فيها أو عاب قائلها؛ فهو مبتدع خارج عن الجماعة، زائل عن منهج السنة وسبيل الحقّ.

وهو مذهب أحمد، وإسحاق بن إبراهيم بن مخلد، وعبد الله بن الزبير الحميدي، وسعيد بن منصور، وغيرهم ممن جالسنا وأخذنا عنهم العلم؛ فكان من قولهم: «أن الإيمان قول وعمل ونية... وساق كلامًا طويلًا إلىٰ أن قال: «ونعرف للعرب حقها، وفضلها، وسابقتها، ونحبهم، ولا نقول بقول الشعوبية

<sup>(</sup>١) صحيح: أخرجه الشيرازي في «الألقاب»، والزبير بن بكار في «كتاب النسب» وإسناده حسن؛ كما قال الحافظ في الفتح» (٦/ ٤٠٣).

وأراذل الموالي الذين لا يحبون العرب، ولا يقرُّون بفضلهم، فإن قولهم بدعة وخلاف».

ويروون هذا الكلام عن أحمد نفسه في رسالة أحمد بن سعيد الإصطخري عنه -إن صحَّت-، وهو قوله وقول عامة أهل العلم.

# وذهبت فرقة من الناس إلى:

أن لا فضل لجنس العرب على جنس العجم، وهؤلاء يسمون: الشعوبية؛ لانتصارهم للشعوب التي هي مغايرة للقبائل؛ كما قيل: «القبائل للعرب، والشعوب للعجم».

ومن الناس: من قد يفضِّل بعض أنواع العجم على العرب.

والغالب أن مثل هذا الكلام لا يصدر إلا عن نوع نفاق: إما في الاعتقاد، وإما في العمل المنبعث عن هوئ النفس، مع شبهات اقتضت ذلك.

مع أن هذا الكلام في هذه المسائل لا يكاد يخلو عن هوى للنفس، ونصيب للشيطان من الطرفين -وهذا محرم في جميع المسائل-: فإن الله قد أمر المؤمنين بالاعتصام بحبل الله جميعًا، ونهاهم عن التفرق والاختلاف، وأمر بإصلاح ذات البين، وقال النبي عليه: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم: كمثل الجسد؛ إذا اشتكى منه عضو: تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر».

وقال ﷺ: «لا تقاطعوا، ولا تدابروا، ولا تباغضوا، ولا تحاسدوا، وكونوا عباد الله إخوانًا كما أمركم الله».

وهذان حديثان صحيحان، وفي الباب من نصوص الكتاب والسنة ما لا يحصى.

واعلم أن الأحاديث في فضل قريش، ثم في فضل بني هاشم فيها كثرة، وليس هذا موضعها، وهي تدل أيضًا علىٰ ذلك؛ إذ نسبة قريش إلىٰ العرب كنسبة العرب



إلىٰ الناس، وهكذا جاءت الشريعة.

فإن الله تعالى خصَّ العرب ولسانهم بأحكام تميَّزوا بها، ثم خصَّ قريشًا على سائر العرب بما جعل فيهم من خلافة النُّبوَّة وغير ذلك من الخصائص، ثم خصَّ بني هاشم بتحريم الصدقة واستحقاق قسط من الفيء إلىٰ غير ذلك من الخصائص، فأعطىٰ الله سبحانه كلّ درجة من الفضل بحسبها، والله عليم حكيم: ﴿ اللهُ يَصَّطُفِي مِنَ الْمُلَيِّكَةِ رُسُلًا ﴾ [الحج: ٧٥]، و ﴿ اللهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالتَهُ, ﴾ [الأنعام: ١٢٤].

ُ وقد قال الناس في قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّهُۥ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزُّخرُف: ٤٤]، وفي قوله: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ مَ رَسُوكُ مِ مَنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٨] أشياء ليس هذا موضعها.

وفي المسألة آثار غير ما ذكرته، في بعضها نظر، وبعضها موضوع.

وأيضًا: فإن عمر بن الخطاب الله الله على العطاء كتب النّاس على قدر أنسابهم، فبدأ بأقربهم نسبًا إلى رسول الله على، فلما انقضت العرب ذكر العجم، هكذا كان الديوان على عهد الخلفاء الراشدين وسائر الخلفاء من بني أمية وولد العباس إلى أن تغير الأمر بعد ذلك.

# وسبب هذا الفضل -والله أعلم-:

ما اختصوا به في عقولهم وألسنتهم وأخلاقهم وأعمالهم، وذلك أن الفضل: إما بالعلم النافع، وإما بالعمل الصالح، والعلم له مبدأ وهو: قوة العقل الذي هو: الحفظ والفهم، وتمام، وهو: قوة المنطق الذي هو: البيان والعبارة، والعرب هم أفهم من غيرهم، وأحفظ وأقدر على البيان والعبارة، ولسانهم ألمُّ الألسنة بيانًا، وتمييزًا للمعاني جمعًا وفرقًا، يجمع المعاني الكثيرة في اللفظ القليل.

وأما العمل: فإن مبناه على الأخلاق، وهي الغرائز المخلوقه في النفس، وغرائزهم أطوع للخير من غيرهم، فهم أقرب للسخاء، والحلم، والشجاعة، والوفاء، وغير ذلك من الأخلاق المحمودة »(١).

قال مقيده أبو أسامة الهلالي -غفر الله له ولوالديه ومشايخه-: فإذا تقرر ذلك: فلابد من التقيد بجملة ضوابط:

الأول: تفضيل العروبة هو حكم متجه إلى جنس العرب، ولا يستغرق جميع أفرادهم.

قال شيخ الإسلام رَحِمُ لِشَهُ: «تفضيل الجملة على الجملة لا يستلزم أن يكون كلّ فرد أفضل من كلّ فرد؛ فإن في غير العرب خلقًا كثيرًا خيرًا من أكثر العرب، وفي غير قريش من المهاجرين والأنصار من هو خير من أكثر قريش، وفي غير بني هاشم من قريش وغير قريش من هو خير من أكثر بني هاشم»(٢).

وقال أيضا ً: «فإن فضل الجنس لا يستلزم فضل الشخص، فربَّ شخص أفضل عند الله من جمهور قريش» (٣).

الثاني: أن معرفة العربي المسلم لهذا الاصطفاء والتكريم لجنسه؛ يحمله على أمرين:

١ - استنفار عوامل الخير في تكوينه.

كما قال شيخ الإسلام رَحَم لللهُ: «إنَّ الفضل: إما بالعلم النافع، وإما بالعمل

<sup>(</sup>١) «اقتضاء الصراط المستقيم» (ص١٤٨-١٦٢) بتصرف، وانظر أيضًا: «منهاج السنة النبوية» (١/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>۲) «مجموع الفتاوي» (۱۹/ ۲۲-۳).

<sup>(</sup>٣) «الاقتضاء» (ص١٦٤ – ١٦٥ - ط الفقى).



الصالح، والعلم له مبدأ؛ وهو: قوة العقل الذي هو: الحفظ والفهم، وتمام؛ وهو: قوة المنطق الذي هو البيان والعبارة، والعرب هم أفهم من غيرهم، وأحفظ وأقدر على البيان والعبارة، ولسانهم ألمُّ الألسنة بيانًا، وتمييزًا للمعاني جمعًا وفرقًا، يجمع المعاني الكثيرة في اللفظ القليل.

وأما العمل: فإن مبناه على الأخلاق، وهي الغرائز المخلوقه في النفس، وغرائزهم أطوع للخير من غيرهم؛ فهم أقرب للسخاء، والحلم، والشجاعة، والوفاء، وغير ذلك من الأخلاق المحمودة، لكن كانوا قبل الإسلام طبيعة قابلة للخير معطلة عن فعله (١٠).

٢- إدراك العلاقة الوطيدة والصلة الوثيقة بين العروبة والإسلام؛ لأن
 العرب مادة الإسلام؛ فإن عجزوا عن حمله ﷺ فغيرهم أشد عجزًا.

الثالث: هذا التفضيل ليس للتفاخر بالأحساب والطعن بالأنساب؛ فإن هذه الفعال من خصال الجاهلية التي نبذها الإسلام، وحذر منها الرسول ﷺ.

ققال رسول الله ﷺ: «إن الله وَجَنَّكَ قد أذهب عنكم عُبِّيَّةَ الجاهلية، وفخرها بالآباء: مؤمن تقي وفاجر شقي، أنتم بنو آدم، وآدم من تراب، لينتهين أقوام فخرهم برجال، أو ليكونن أهون عند الله من عدَّتهم من الجعلان التي تدفع بأنفها النَّتن»(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (١٦٠-١٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٥٩٧)، وأحمد (٢٨/ ١٣٤-١٣٥ / ١٦٩٣٧ - ط الرسالة) وغيرهم، وهو صحيح كما بينته في تخريجي لـ «السنة» لابن نصر المروزي (٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٥١١٦)، والترمذي (٣٩٥٦)، وأحمد (٢/ ٣٦١) وغيرهم بإسناد صحيح من حديث أبي هريرة الله.

وقال رسول الله على: «يا أيها الناس! ألا إنَّ ربكم واحد، ألا وإنَّ أباكم واحد، ألا لا فضل لعربي على عجمي، ألا لا فضل لأسود على أحمر إلا بالتقوى، ألا قد بلغت؟» قالوا: نعم، قال: «ليبلغ الشاهد الغائب»(١).

هذا؛ وقد صنف كثير من أهل العلم في هذا الموضوع؛ كالإمام ابن قتيبة في «فضل العرب والتنبيه على علومها»، والإمام العراقي في «محجة القرب في فضل العرب»، ومرعي الكرمي في «مسبوك الذهب في فضل العرب»، و«شرف العلم على شرف النسب».

مما يؤكد خطأ كلمات ابن خلدون في «مقدمته» في حمله على العرب، هذه الغلطات الشنيعة التي أصبح يرددها دعاة الشعوبية المعاصرة.

\* قال المصنف رَجِّمَ لِللهُ: «وإِسْمَاعِيلُ مِنْ إِبرَاهِيمَ، وإبْرَاهِيمُ مِنْ نُوحٍ، ونُوحٌ مِن آدَمَ، وآدَمُ مِنْ تُرابٍ، والدليل قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ ۚ خَلَقَ كُومِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَلَهُ مُكُن فَيَكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩]».

#### فيه مسائل:

الأولىٰ: دلّ القرآن الكريم دلالة واضحة علىٰ أن أمة العرب التي بُعِث فيها محمد على أن أمة العرب التي بُعِث فيها محمد على من ذرية إسماعيل بن ابراهيم على الله على الله على قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَلُ مِنَا أَيْلَ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وهذه الآية دالة بمنطوقها ومفهومها علىٰ أن العرب الذين بعث فيهم الرسول على من ذرية إسماعيل وإبراهيم عليها.



وقوله تعالىٰ: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَئْنِ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْجَنْبُ وَالْجَلِيلُ وَالْدَ الْأَنبِياء من ولده: الذين يقتدون به، ويتمسكون بسنته.

قال تعالَىٰ في نوح وإبراهيم -عليهما الصلاة والسلام-: ﴿وَجَعَلْنَا فِى ذُرِّيَّتِهِمَا اَلتُبُوَّةَ وَالسَّلام-: ﴿وَجَعَلْنَا فِى ذُرِيتِهِ، وَرَبِّهِمَا اَلتُبُوَّةَ وَالصَّلِيدِ: ٢٦]؛ أي: كلُّ نبي من بعد نوح؛ فمن ذريته، وكذلك إبراهيم عَلَيْكُمُا.

الثانية: وأما كون إبراهيم من نوح؛ فذلك صريح قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِّيَتَهُۥ هُرُ ٱلْبَاقِينَ﴾ [الصافات:٧٧]؛ فنوح أبو البشرية الثاني؛ فكل من نجا معه في السفينة لم تبق لهم ذريه إلا نوح الطَّلِيُّلاً؛ فكل من جاء من بعده من ذريته.

وهذا موطن إجماع عند جميع البشر: أن البشرية من سلالة أبناء نوح: سام، وحام، ويافت.

الثالثة: نوح التَّكِيُّلُمْ من آدم؛ لأن جميع البشر من ذرية آدم، ولذلك نقول: بنو آدم، ودلَّ عليه حديث الشفاعة (١).

الرابعة: وآدم من تراب.

وهذه حقيقة يؤكدها القرآن والسنة المطهرة، وأن مادة خلق الإنسان التراب.

فقال تعالىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ﴾ [الروم: ٢٠]، والماء: ﴿ وَهُوَ اللَّهِ عَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ مُسَبًا وَصِهْرًا ۗ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٤٥]، ومن طين: ﴿ وَلَقَدْ فِإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَاتِ كَدِ إِنِ خَلِقُ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾ [ص: ٧١]، من سلالة من طين: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينٍ ﴾ [المؤمنون: ٢١]، وهذا تقرير أن الإنسان مخلوق خَلَقْنَا ٱلْإِنسَان مخلوق

<sup>(</sup>۱) انظر (ص ۱۱۸).

من خلاصة طينة الأرض.

## وجاءت السنة الصحيحة؛ ففصلت الإجمالي:

٢- وعن أبي موسى الأشعري على قال: قال رسول الله على أبن الله وَعَلَنَا خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض؛ فجاء بنو آدم على قَدْرِ الأرض، فجاء منهم الأبيض، والأحمر، والأسود وبين ذلك، والخبيث والطيب، والسهل والحزن وبين ذلك» (١).

ومن ثم جاء العلم التجريبي، فأجرى العلماء تحليلًا دقيقًا لمكونات الأرض؛ فوجدوا فيها ما يزيد عن مائة عنصر، وأجروا تحليلًا لجسم الإنسان نفسه، فوجدوه مكونًا من حوالي ثلاثة وعشرين عنصرًا هي خلاصة عناصر الأرض.

\* قول المصنف رَجَمْ لِسُّهُ: «إِذَا قِيلَ لَكَ: مَنْ أَوَّلُ الرُّسُلِ؟ فَقُل: نوح، وآخِرُهم مُحَمَّدٌ وَاللَّيْتِينَ مِنْ مُحَمَّدٌ وَاللَّيْتِينَ مِنْ مُحَمَّدٌ وَاللَّيْتِينَ مِنْ مِنْ مِنْ مِعْدِهِ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُعَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

#### فيه مسائل:

الأولى: أول الرسل إلى أهل الأرض نوح التَّلِيَّكُمْ؛ كما دلت عليه الآية السابقة؛ فالأنبياء جاءوا من بعده؛ فهو أولهم، وكذلك ثبت في حديث الشفاعة عن أبي هريرة عن النبي قال: «فيأتون آدم؛ فيقولون: يا آدم أنت أبو البشر، خلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه، وأمر الملائكة؛ فسجدوا لك وأسكنك

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۹۹٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه أبو داود (٤٦٩٣)، والترمذي (٢٩٥٥)، وأحمد (٤/٠٠) بإسناد صحيح.



الجنة؛ ألا تشفع لنا عند ربِّك؛ ألا ترى ما نحن فيه وما بلغنا؟ فيقول: ربي غضب غضبًا شديدًا لم يغضب قبله مثله، ولا يغضب بعده مثله، ونهاني عن الشجرة؛ فعصيت؛ نفسى نفسى، اذهبو إلى غيري، اذهبو إلى نوح.

فيأتون نوحًا؛ فيقولون: يا نوح! أنت أول الرسل إلى أهل الأرض، وسماك الله: عبدًا شكورًا؛ ألا ترى إلى ما نحن فيه؛ ألا ترى ما بلغنا؟ ألا تشفع لنا إلىٰ ربك وَ الله عَلَىٰ ؟

فيقول: ربي قد غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله ولا يغضب بعده مثله نفسى فله ولا يغضب بعده مثله نفسى نفسى فله فله نفسى المراد ال

الثانية: كون نوح التَّكِيُّكُمْ أُولَ الرسل لأهل الأرض يدل علىٰ أن الناس قبل نوح التَّكِيُّكُمْ كانوا علىٰ التوحيد.

عن عبد الله بن عباس الله: «كان بين نوح وآدم عشرة قرون، كلهم على شريعة من الحق، فاختلفوا، فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين» (٢٠).

قال شيخنا رَحَمُ لَللهُ: «فيه فائدة هامة، وهي: أن الناس كانوا في أول عهدهم أمة واحدة على التوحيد الخالص، ثم طرأ عليهم الشرك؛ خلافًا لقول بعض الفلاسفة والملاحدة: إن الأصل فيهم الشرك، ثم طرأ عليهم التوحيد!

ويبطل قولهم هذا الحديث وغيره مما هو نصُّ في نبوة أبيهم آدم التَّلَيْكُمُ إلىٰ أدلة أخرىٰ كنت ذكرت بعضها في كتابي: «تحذير الساجد» (ص١٤٧ - ١٥٠)؛ فراجعه ؛ فإنه مهم» (٣٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٧١٢)، ومسلم (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في «تفسيره» (٣/ ٦٢١)، و«تاريخ الأمم والملوك»(١/١/١ و١/٢/) و (٢/١)، والحاكم (١/ ٤٦).

<sup>(</sup>٣) «الصحيحة» (٧/ ٢/ ٤٥٨).

وقال رَحِكُلَتْهُ في «تحذير الساجد»: «من الثابت في الشرع: أن الناس منذ أول عهدهم كانوا أمة واحدة على التوحيد الخالص، ثم طرأ عليهم الشرك، والأصل في هذا قول الله -تبارك وتعالى - ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّـئَ مُبَشِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢١٣].

قال ابن عباس هينين : كان بين نوح وآدم عشرة قرون، كلهم على شريعة من الحق، فاختلفوا، فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين».

قال ابن عروة الحنبلي في «الكواكب الدراري» (٦/ ٢١٢/١): «وهذا يردُّ قول من زعم من أهل التاريخ من أهل الكتاب: أن قابيل وبنيه عبدوا النار».

قلت: وفيه ردُّ أيضًا علىٰ الفلاسفة والملاحدة الذين يزعمون: أن الأصل في الإنسان الشرك، وأن التوحيد هو الطارئ!

ويبطل هذا، ويؤيد الآية السابقة؛ حديثان صحيحان:

الأول: قوله على الله عن ربه: «إني خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين؛ فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا».

الثاني: قوله على الثاني: هما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء؟».

قال أبو هريرة: واقرءوا إن شئتم: ﴿فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَاۚ لَا نَبْدِيلَ لِيخَاتِهُا لَلَّهِ اللَّهِ ﴾ [الروم: ٣٠] الآية.

الثالثة: وآخر الرسل وخاتم الأنبياء محمد ﷺ؛ كما قال تعالىٰ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَاۤ أَحَدِمِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّتِنَ ۖ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٤٠].



\* قول المصنف ﴿ وَلَقَدُ بَعَثَ نَا فِي كُلِّهُ : «وإذَا قِيلَ لَكَ: بَيْنَهُم رُسُلٌ؛ فَقُلْ: نَعَم، والدَّلِيلُ قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثَ نَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاَجْتَ نِبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل:٣٦].

#### فيه مسائل:

الأولى: أن الرسل والأنبياء بين نوح ومحمد ﷺ كثيرون، وقد ورد ذكر عددهم في السنة.

عن أبي أمامة الباهلي رفي قال: قال أبو ذر الغفاري: يا نبي الله فأي الأنبياء كان أول؟ قال: «نعم؛ نبي كان أول؟ قال: «نعم؛ نبي مكلم، خلقه الله بيده، ثم نفخ فيه من روحه، ثم قال له: يا آدم قبلًا».

قال: قلت: يا رسول الله! كم وفى عدة الأنبياء؟ قال: «مائة ألف وعشرون ألفًا الرسل في ذلك ثلثمائة وخمسة عشر جمًّا غفيرًا» (١٠).

الثانية: أرسل الله جميع الرسل مبشرين ومنذرين؟ كما في قوله: ﴿ رُّسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾[النساء:١٦٥].

## وهذه الآية تضمنت شيئين مهمين:

١ - تحديد وظيفة الرسل، وأنها محصورة في البشارة للمؤمنين، والنذارة
 لأعداء الدين، ممن أعرض عن رسالات الرسل، ودعوة الأنبياء ونصح الناصحين.

٢- إقامة الحجة على من بلغته الحجة الرسالية، وهي: إرسال الرسل،
 وإنزال الكتب عليهم؛ ليبينوا للناس ما نزل إليهم في الكتاب والحكمة.

<sup>(</sup>۱) حسن لغيره: أخرجه أحمد (٢٢٢٨٨ -ط الرسالة)، والطبراني في «الكبير» (٧٨٧١) وغيرهم وهو حسن لغيره. انظر -تفضلًا - «الصحيحة» (٦/ ١/ ٣٦٣)، وكتابي «صحيح الأنبياء» (٦/ ٩٠٨ - ١٨/ ٣٠٢).

\* قول المصنف رَحَمْ لِللهُ: «وَإِذَا قِيلَ لَكَ: مُحَمَّدٌ بَشْرٌ؟ فَقُلْ: نَعَم، والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَ أَنَا بَشَرُ مِتَمُلُكُمْ لِهُ مُكَمَّ إِلَهُ كُمْ إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ فَنَكَانَ يَرْحُوا لِقَاءَ رَبِهِ. فَلَهُ تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بُشُرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَا أَكُمُ اللهُ اللهُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف:١١٠]».

### فيه مسائل:

الأولى: رسول الله ﷺ بشر كسائر البشر: يصح ويمرض، ويأكل ويشرب، ويمشي في الأسواق، ويتزوج النساء: ﴿وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَـامَ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسُواقِ لَوْلَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُورَكَ مَعَهُ, نَـذِيرًا ﴾ [الفرقان:٧].

الثانية: بشرية الرسول على من مقتضى الرسالة، وذلك للاقتداء به، ويكون حجة على البشر في تطبيق الشرع؛ فهو منهم، وله القدرة على العمل والالتزام؛ فلذلك هو حجة الله على عباده.

الثالثة: الفارق بين الرسول ﷺ وسائر البشر هو الوحي؛ فهو رسول الله أوحى إليه بالرسالة، وأمره بالتبليغ المبين، والبيان الحق.

الرابعة: الوحي المحمدي على قسمين:

الأول: وحي متلو، وهو: القرآن الكريم.



الآخر: وحي غير متلو، وهو: السنة المطهرة.

الخامسة: أن رسالة محمد على أصولها العقدية وثوابتها المنهجية كسائر الرسالات الإلهية بل هي استمرار لموكب المرسلين واستقرار لدعوة رب العالمين، فجميع الرسل دعوا إلى التوحيد ونبذ الشرك: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ الْعَالَمِين، فجميع الرسل دعوا إلى التوحيد ونبذ الشرك: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ الْعَالَمِين، فجميع الرسل دعوا إلى التوحيد ونبذ الشرك: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ الْعَالَمِينَ وَ النَّهُ وَالْحَدُوا اللَّهُ وَالْحَدُوا اللَّهُ وَالْحَدُوا اللَّهُ وَالْحَدُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ مِعْمَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ اللَّهُ وَلَيْحُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ مِعْمَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ مِعْمَادَةِ رَبِّهِ وَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلَّاحًا وَلَا يُشْرِكُ اللَّهُ وَلَا يُشْرِكُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

#### فيه مسائل:

الأولى: العبودية أسمى مقامات رسول الله على فقد وصفه الله بذلك في مواضع كثيرة في أشرف المواطن: في الإسراء والمعراج، ومقام الدعوة. إلخ؛ مما يدلُّ على أن هذا الوصف هو وصف تشريف وتكريم، وليس انتقاصًا؛ فالرسول على أن هذا الوصف هو نفسه كذلك.

عن عمر بن الخطاب هذا أن رسول الله على قال: «إنما أنا عبده، فقولوا: عبد الله ورسوله»(١).

وفي حديث الشفاعة وتراجع الأنبياء فيها، وقول المسيح على «اذهبوا إلى محمد؛ عبد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٤٧٦)، ومسلم (١٩٣) من حديث أنس ﷺ.



وهذا من أوضح الأدلة على أن الرسول ﷺ نال المقام الأعظم بكمال عبوديته لله تعالىٰ.

الثانية: أن محمدًا عبدٌ رسولٌ وليس ملكًا رسولًا؛ كما ثبت في حديث من أبي هريرة على قال: جلس جبريل إلى النبي على فنظر إلى السماء، فإذا ملك ينزل، فقال له جبريل: هذا الملك ما نزل منذ خلق قبل الساعة، فلما نزل، قال: يا محمد: أرسلني إليك ربك: أملكًا جعلك لهم أم عبدًا رسولًا؟ فقال له جبريل: تواضع لربك يا محمد، فقال هم : «لا بل عبدًا رسولًا» (١).

الثالثة: وفي إثبات منزلة العبودية الاختيارية للنبي الله وقد على طوائف الغلو: طائفة رفعته فوق منزلته، وجعلته في مرتبة الربوبية والألوهية.

قال البوصيري في بردته:

سواك عند حلول الحادث العمم إذ الكريم تجلئ باسم منتقم ومن علومك علم اللوح والقلم يا أكرم الخلق ما لي ألوذ به ولن يضيق رسول الله جاهك بي فإن من جودك الدنيا وضرتها

وطائفة لم تعرف منزلة رسول الله على ولا قدره، ولا حقوقه؛ فعاملته كسائر البشر، فلم ترفع بهديه رأسًا، ولم تقبل هدى الله الذي أرسل به.

الرابعة: العبودية لله رب العالمين هي منهج سيد المرسلين على النه العبودية لله وحده هي شطر الركن الأول في كلمة التوحيد المتمثل في شهادة أن لا إله إلا الله، وشطرها الثاني المتمثل في كيفية التلقي عن رسول الله على: أن محمدًا عبده ورسوله.

<sup>(</sup>۱) صحیح: أخرجه أحمد (۲/ ۲۳۱)، وابن حبان (۲۳۱۵)، والبزار (۲٤۲٦)، وأبو يعلیٰ (۲۱۰۵) بإسناد صحیح.



وبذلك تصبح العبودية منهجًا تقوم عليه حياة الأمة المسلمة بحذافيرها، فلا تقوم هذه الأمة المختارة حتى تقيم هذا المنهج (١).

\* قَوْلُ المُصَنِّفِ رَجَمِّلَاللهُ: «وإِذَا قِيلَ لَكَ: كَمْ عُمُرُهُ؟ فَقْلْ: ثَلاَثٌ وَسِتُّونَ سَنَةً».

#### فيه مسائل:

الأولى: أن رسول الله ﷺ توفي ولم يُخَلَّد، ومات ولم يَبْقَ؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن فَإِنَكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾ [الزُّمَر: ٣٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ۚ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِ لَ أَنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَلِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

الثانية: أن بقاء الرسول ﷺ ليس شرطًا لخلود الإسلام، واستمرار الرسالة.

ولذلك قال أبو بكر الصديق عند وفاة رسول الله عَلَيْ: «ألا من كان يعبد محمدًا؛ فإن محمدًا؛ فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله؛ فإن الله حيٌّ لا يموت، وتلا قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْقُتِ لَ انقَلَبَتُمْ عَلَىٰ أَعَقَدبِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِيدَ فَلَن يَضُرَّ اللهَ شَيْعًا وَسَيَجْزِى اللهُ الشَّن عِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] (٢).

الثالثة: أن عُمُرَ رسول الله عَلَيْ كأعمار أمته؛ كما ثبت من حديث أبي هريرة على عن النبي على الله على الستين إلى السبعين، وأقلُّهم من يجوز ذلك» (٣).

الرابعة: قال الشيخ صالح آل الشيخ -وفقه الله-: «يعني من مبدأ ميلاده إلى وفاته على عمره ثلاث وستون سنة، ولد الله على عام الفيل، العام المعروف، وعاش

<sup>(</sup>١) وانظر -غير مأمور- كتابي: «مدارج العبودية من هدي خير البرية» (ص ١٤١-١٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٦٦٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح لغيره: أخرجه الترمذي (٣٥٤٥)، وابن ماجه (٢٣٦١)، وأبو يعلىٰ (٩٩٠)، وابن حبان (٢٤٦٧) -موارد) بإسناد حسن، وهو صحيح لغيره كما بينه شيخنا رَحَمُلَلْلهُ في «الصحيحة» (٧٥٥١).

أربعين سنة، ثم بعد ذلك نُبِّئ ، وبعدها أُرسل، ولما مضى عليه بعد ذلك عشر سنين عرج به كما ذكر، وبعد ذلك بثلاث سنين ترك مكة إلى المدينة مهاجرًا، فصار عمره إذن حين الهجرة ثلاثًا وخمسين سنة، ومكث في المدينة عشر أعوام وأشهرًا، وصار عمره ثلاثًا وستين سنة -عليه الصلاة والسلام-»(1).

\* قول المصنف رَحَمْ لِللهُ: «مِنْهَا أَرْبَعُونَ قَبْلَ النُّبُوَّةِ، وَثَلاثٌ وَعِشْرُونَ نَبيًّا وَرَسُولًا».

### فيه مسائل:

الأولى: في بعض النسخ: «أربعون منها نبي»، وهذا خطأ ظاهر، ووهم سافر، ولعله إقحام من النساخ؛ فإن محمدًا على ذلك صريح قوله تعالى: ﴿وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَىٰ ﴾ [الضَّحىٰ:٧]؛ لأنه لم يبعث إلا بعد الأربعين، وهذه سنة الله فيمن يبعثهم من المرسلين.

ويدُّل علىٰ ذلك أيضًا أنه لو كان نبيًّا قبل البعثة؛ لكان له صلة بالملك، وعلم بالوحي، ولكن حديث بدء الوحي يدل علىٰ خلاف هذا القول، وإليك لفظه:

عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت: أول ما بدئ به رسول الله على من الوحي: الرؤيا الصالحة في النوم؛ فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح. ثم حبّب إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حراء، فيتحنث فيه -وهو التعبُّد- الليالي ذوات العدد، قبل أن ينزع إلى أهله، ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة؛ فيزود لمثلها، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك، فقال: اقرأ. قال: «ما أنا بقارئ». قال: «فأخذني؛ فغطني حتى بلغ مني الجهد».

ثم أرسلني، فقال: اقرأ. قلت: ما أنا بقارئ. فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص ١٢٣).



منى الجهد، ثم أرسلني، فقال: اقرأ. فقلت: ما أنا بقارئ. فأخذني؛ فغطني الثالثة، ثم أرسلني، فقال: ﴿ أَقُرَأُ بِاللَّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ أَقَرَّأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴿ ۚ ﴾ ٱلَّذِى عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ ﴾ عَلَمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَرْيَعْلَمَ ﴾ [العلق: ١ -٥]». فرجع بها رسول الله علىٰ خديجة بنت خويلد علىٰ خديجة بنت خويلد علىٰ فقال: «زمِّلوني زمِّلوني». فزمَّلوه حتىٰ ذهب عنه الرَّوع، فقال لخديجة وأخبرها الخبر: «لقد خشيت علىٰ نفسي». فقالت خديجة: كلا والله ما يخزيك الله أبدًا؛ إنَّك لتصل الرَّحم، وتحمل الكلُّ، وتَكْسِب المعدوم، وتَقْري الضَّيف، وتعين علىٰ نوائب الحق. فانطلقت به خديجة حتىٰ أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العُزَّىٰ -ابن عم خديجة-وكان امرأً تنصُّر في الجاهلية، وكان يكتب الكتاب العبراني، فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، وكان شيخًا كبيرًا قد عمى، فقالت له خديجة: يا ابن عم، اسمع من ابن أخيك. فقال له ورقة: يا ابن أخى ماذا ترى؟ فأخبره رسول الله ﷺ خبر ما رأى. فقال له ورقة: هذا الناموس الذي نَزَّلَ الله على موسى، يا ليتني فيها جدعًا، ليتني أكون حيًّا إذ يخرجك قومك. فقال رسول الله ﷺ: «أوَمخرجيَّ هم؟».

قال: نعم، لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرْك نصْرًا مؤزَّرًا. ثم لم يَنْشَبْ ورقة أن توفِّي، وفتر الوحي (١).

الثانية: كونه على قبل البعثة لم يكن نبيًّا؛ فلا يعني بوجه من الوجوه أنه كان على دين قومه؛ فلم يلتفت قلبه لحظة إلى الأصنام، ولم يمارس شيئًا من طقوسهم، فقد كان محفوظًا بحفظ الله، ودلائل ذلك في سيرته لا تحصى ولا تعد (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣)، ومسلم (١٦٠) (٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) وقد استقصيناها في كتابي: «الصحيح المستصفىٰ من سيرة النبي المصطفىٰ».

الثالثة: أن النبوة تسبق الرسالة؛ ولذلك قال بعض أهل العلم: أنه على مكث ثلاث سنين نبيًّا ثم عشرين سنة نبيًّا رسولًا؛ لأنه كما قال المصنف رَحَمُ لَللهُ: «نبئ بـ: (اقرأ)، و أرسل بـ (المدثر)».

الرابعة: قال الشيخ محمد أمان الجامي رَجَهُ لِللهُ: «ويختلفون في التفريق بين النَّبِيِّ والرسول:

منهم: من يعرف، فيقول: النَّبِيُّ من كلِّف برسالة أو بعث برسالة؛ ليعمل بها، ولم يكلف بالتبليغ.

وهناك تعريف ثان: وهو أن النَّبَيَّ عَلَيْهُ من بعث؛ ليعمل برسالته من قبله، وليس له رسالة مستقلة؛ ككثير من أنبياء بني إسرائيل ، يعملون بشريعة التوارة والإنجيل وهم كثر.

والتعريف الثاني أنسب، والتعريف الأول أشهر؛ لكن التعريف الأول يؤخذ عليه القول بأنه لم يؤمر بالتبليغ ، التبليغ والدعوة والإصلاح واجب الرسل، وواجب الأنبياء، وواجب على أتباعهم ؛ فإن أتباعهم مكلفون بالإصلاح والنصح لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم.

والدعوة إلى الله إذا كان العلماء وهم ورثة الأنبياء يكلفون هذا التكليف؛ فالأنبياء من باب أولى؛ لذلك: التعريف الأول على الرغم أنه هو المشهور عند كثير من أهل العلم، ولكن التعريف الثاني أنسب من حيث المعنى؛ لأن الأنبياء من بني إسرائيل الذين لم يكونوا رسلًا مكلفين بالتبليغ والدعوة على ضوء كتاب الله التوراة والإنجيل»(١).

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص ١٠٣).



\* قول المصنف رَحَمْ لِللهُ: «نُبِيَّ ب: (اقْرَأَ)، وَأُرْسِلَ ب: (المُدَّثرِ)».

# فيه مسائل:

الأولىٰ: قال أستاذنا محمد صالح العثيمين رَجِمُ لَللهُ: «فقد كان نبيًّا حين نزل عليه قوله الله تعالىٰ: ﴿ أَفَرَأُ بِأَسْمِ رَبِكَ اللَّذِي خَلَقَ ﴿ خَلَقَ الْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ الْكُرْمُ اللَّهُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ اللَّهِ عَلَمَ بِالْقَلْمِ ﴿ الْعَلَقَ: ١ - ٥] ثم كان رسولًا حين نزل عليه قوله تعالىٰ: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهُ مُرَّ فَا أَنْدِرُ ﴿ وَقَامَ بِنَاكُ فَكَيْرٌ ﴿ آَ وَرَبُكَ فَكَيْرٌ ﴿ آَ وَرَبُكَ فَكَيْرٌ ﴿ آَ وَرَبُكَ فَكَيْرٌ ﴿ آَ وَرَبُكَ فَكَيْرٌ ﴿ آَ وَلَا لَكُونُ وَلَا اللَّهُ وَعَلَمْ الله وَعَمَالًا فَا فَافَدر، وقام بأمر الله وَعَمَالًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللل

قال الإمام ابن كثير رَحِمُ لِللهُ: «ولما أراد الله تعالى رحمة العباد، وكرامته بإرساله إلى العالمين؛ حبّب إليه الخلاء، فكان يتحنث (٢) بغار حراء؛ كما كان يصنع ذلك متعبدو ذلك الزمان؛ كما قال أبو طالب في قصيدته المشهورة اللامية:

# وثور ومن أرسى ثبيرًا مكانه وراق لبر في حراء ونازل

فجاءه الحق وهو بغار حراء في رمضان، وله من العمر أربعون سنة، فجاءه الملك، فقال له: اقرأ، قال: لست بقارئ؛ فغته (٢)؛ حتى بلغ منه الجهد، ثم أرسله، فقال له: اقرأ، قال: لست بقارئ - ثلاثًا - ثم قال: ﴿ أَقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴿ أَنْ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق: ١-٥].

فرجع بها رسول الله على ترجف بوادره، فأخبر بذلك خديجة -رضي الله تعالى عنها-، وقال: «قد خشيت على عقلي»، فثبتته، وقالت: أبشر، كلا والله لا يخليك الله أبدًا، إنك لتصل الرحم، وتصدق الحديث، وتحمل الكَلَّ، وتعين على نوائب

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص ٩٥).

<sup>(</sup>٢) يتعبد الليالي ذوات العدد.

<sup>(</sup>٣) غته: حبس أنفاسه، وفي رواية البخاري: «فغطني»، ومعناه: عصرني وضمني.



الدهر، في أوصاف أخر جميلة عددتها من أخلاقه على وتصديقًا منها له، وتثبيتًا وإعانة على الحق (١)؛ فهي أول صدّيق له -رضي الله تعالىٰ عنها وأكرمها-.

ثم مكث رسول الله عنه الوحي؟ فاغتم لذلك، وذلك من شوقه إلى ما فاغتم لذلك، وذلك من شوقه إلى ما رأى أول مرة، من حلاوة ما شاهده من وحي الله إليه.

فقيل: إن فترة الوحي كانت قريبًا من سنتين أو أكثر، ثم تبدئ له الملك بين السماء والأرض على كرسي، وثبته، وبشره أنه رسول الله حقًّا، فلما رآه رسول الله عليه: فَرِقَ منه، وذهب إلى خديجة، فقال: «زمّلوني، دثروني»؛ فأنزل الله عليه: ﴿ يَتَا يُبُا اللهُ عَلَيه نَوْلَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْه الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الل

فكانت الحال الأولىٰ حال نبوة وإيحاء.

ثم أمره الله في هذه الآية أن ينذر قومه، ويدعوهم إلى الله، فشمّر على عن ساق التكليف، وقام في طاعة الله أتم قيام، يدعو إلى الله سبحانه الكبير والصغير، الحرّ والعبد، الرجال والنساء، الأسود والأحمر، فاستجاب له عباد الله من كل قبيلة.

<sup>(</sup>۱) ولذلك عدّ العلماء مكارم أخلاقه من دلائل نبوته، وبراهين صدقه، حيث استدلت بها السيدة خديجة على نبوته وصدقه، وانظر -تفضلًا- كتابي: «مكارم الأخلاق» (ص ٣٦٣٨).

<sup>(</sup>۲) ساقه البخاري بلاغًا من قول الزهري، ضمن حديث بدء الوحي بعبارة: (فيما بلغنا)؛ ولذلك؛ فحادثة محاولة التردي من شواهق الجبال ضعيفة لا تثبت. انظر: «فتح الباري» (۲۱/ ۳۵۹–۳۳۰)، و «الشفا» للقاضي عياض (۲/ ۷۰۷–۷۰۸)، و «دفاع عن الحديث النبوي» (ص٤١)، و «مختصر صحيح البخاري» (۱/ ۱۷ ط المعارف) كلاهما لشيخنا الإمام الألباني رَحَمَلَ لللهُ.

<sup>(</sup>٣) انظر: «صحيح البخاري» (٤)، و«صحيح مسلم» (١٦١).



فكان حائز قصب سبقهم أبو بكر الله عبد الله بن عثمان التيمي الله وآزره في دين الله، ودعا معه إلى الله على بصيرة؛ فاستجاب لأبي بكر: عثمان بن عفان، وطلحة، وسعد بن أبى وقاص.

وأما علي؛ فأسلم صغيرًا ابن ثماني سنين، وقيل: أكثر من ذلك.

فقيل: إنه أسلم قبل أبي بكر، وقيل: لا، وعلىٰ كل حال؛ فإسلامه ليس كإسلام الصديق؛ لأنه كان في كفالة رسول الله الخلام الصديق؛ لأنه كان في كفالة رسول الله المحلى مَحْل.

وكذلك أسلمت خديجة، وزيد بن حارثة.

وأسلم القس ورقة بن نوفل، وصدق بما وجد من وحي الله، وتمنىٰ أن لو كان جذعًا، وذلك أول ما نزل الوحى.

وقد روى الترمذي: «أن رسول الله على الله الله الله على المنام في هيئة حسنة»، وجاء في حديث: أن رسول الله على قال: «رأيت القس عليه ثياب بيض»(١).

<sup>(</sup>۱) حسن لغيره: أخرجه الترمذي (٤/ ٠٤٠/ ٢٢٨٨) ومن طريقه ابن الأثير في «أسد الغابة» (٤/ ٦٧١-٦٧٢)، والحاكم (٤/ ٣٩٣) من طريق عثمان بن عبد الرحمن الوقاصي عن الزهري، عن عروة، عن عائشة به.

قال الترمذي: «هذا حديث غريب»، وعثمان بن عبد الرحمن ليس عند أهل الحديث بالقوي. أما الحاكم؛ فصححه! لكن ردّه الذهبي بقوله: «فيه عثمان الوقاصي؛ متروك».

قلت: وهو كما قال، وقد خالفه معمر -وهو ثقة ثبت في الزهري-؛ فرواه عن الزهري به مرسلًا: أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٥/ ٣٢٤)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٦٦/ ١٨).

وللحديث طريق آخر: أخرجه أحمد في «المسند» (٦/٦٥) -ومن طريقه ابن عساكر (٦٦) / ١٨)- من طريق ابن لهيعة، عن أبي الأسود، عن عروة، عن عائشة به.

قلت: وسنده ضعيف؛ للكلام المعروف في ابن لهيعة.

وفي «الصحيحين» (١)؛ أنه قال: هذا الناموس الذي جاء موسى بن عمران؛ لما ذهبت به خديجة إليه، فقص عليه رسول الله على ما رأى من أمر جبريل التَّلْيَّالُاً.

ودخل في الإسلام من شرح الله صدره للإسلام على نور وبصيرة ومعاينة، فأخذهم سفهاء أهل مكة بالأذى والعقوبة، وصان الله رسوله على، وحماه بعمه أبي طالب؛ لأنه كان شريفًا مطاعًا فيهم، نبيلًا بينهم، لا يتجاسرون على مفاجأته بشيء في أمر محمد في لما يعلمون من محبته له، وكان من حكمة الله بقاؤه على دينهم؛ لما في ذلك من المصلحة.

هذا ورسول الله ﷺ يدعو إلى الله ليلًا ونهارًا، سرًّا وجهارًا؛ لا يصده عن ذلك صادًّ، ولا يردُّه عنه رادُّ، ولا يأخذه في الله لومة لائم»(٢).

الثانية: هناك فرق بين نُبِّي ونُبِّئ بالهمز؛ فَنُبِّي من النبوة، ونُبِّئ من النبوءة.

قال الشيخ صالح آل الشيخ -وفقه الله-: «وفرق بين النبوة والنبوءة، وفرق بين النبيء والنبوءة، وفرق بين النبي والنبيء واحد، وهما قراءتان مشهورتان سبعيتان متواترتان بالقرآن كله»(٣).

\* قول المصنف رَجَمْ لِللهُ: «وَخَرَجَ عَلَىٰ النَّاسِ؛ فقال: ﴿ يَكَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]: فَكَذَّبُوهُ وَآذُوهُ وَطَرَدُوهُ».

#### فيه مسائل:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣)، ومسلم (١٦٠/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) «الفصول في سيرة الرسول» (ص٥٣-٥٧ بتحقيقي).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأصول الثلاثة» (ص ١٢٣).



ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الحِجر:٩٤] خرج على الناس، وجمعهم على الصفا، وأخبرهم أنه رسول الله إليهم جميعًا.

الثانية: قال شيخنا ابن عثيمين وَ لَيْلَهُ: «في هذه الآية دليل على أن محمدًا رسول الله إلى الناس جميعًا، وأن الذي أرسله له ملك السموات والأرض، ومن بيده الإحياء والإماتة، وأنه سبحانه هو المتوحد بالألوهية كما هو متوحد في الربوبية، ثم أمر في أخر الآية أن نؤمن بهذا الرسول النبي الأمي، وأن نتبعه، وأن ذلك سبب للهداية العلمية والعملية: هداية الإرشاد: وهداية التوفيق؛ فهو -عليه الصلاة والسلام- رسول إلى جميع الثقلين، وهم الإنس والجن، وسموا بذلك؛ لكثرة عددهم» (۱).

الثالثة: عموم رسالة الإسلام.

قال الشيخ زيد المدخلي - وفقه الله -: «وهذا العموم والشمول دلَّ عليه قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ يَتَأَيْهُا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْي، وَيُمِيثُ فَاعِمُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّيِيّ ٱلْأُمِيّ ٱلَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَالْمَانِهِ وَالنَّيِيّ ٱلْأُمِيّ ٱلَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَالْمَانِهِ، وَٱتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴾ [الأعراف:١٥٨].

كما دلَّ عليه قول الله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا ﴾[سبأ:٢٨].

وقال النبي على في بيان عموم رسالته: «وبعث كلَّ نبي إلى قومه خاصة، وبعثت إلى الناس عامة» (٢).

قوله على «والله لا يسمع بين أحد من هذه الأمة: يهودي أو نصراني، ثم

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص ١١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٣٥)، ومسلم (٥٢١) من حديث جابر بن عبد الله ١٠٠٠٠

يموت ولم يؤمن بالذي جئت به؛ إلا كان من أصحاب النار $^{(1)}$ » $^{(1)}$ .

الرابعة: أن من جاء بمثل ما جاء به محمد على عُودي ؛ ولذلك: كذبه قومه، وآذوه، وطردوه، وأخرجوه؛ كما قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا نَنصُرُوهُ فَقَدَ نَصَرَهُ ٱللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلّذِينَ كَفَرُوا ثَانِي آثَنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْغَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَنجِبِهِ لَا يَخْرَجَهُ ٱلّذِينَ كَفَرُوا ثَانِي آثَنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْغَارِ إِذْ يَتَقُولُ لِصَنجِبِهِ لَا يَخْرَبَهُ ٱلّذِينَ وَالْكَدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ عَنْ أَنْ الله مَعَنَا أَنْ فَأَنْ زَلَ ٱللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَٱلْكَدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كُلُهُ مَعَنَا أَنْ فَأَنْ زَلَ ٱللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَٱلْكَدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَكُلِمَةُ ٱللّهِ هِي تَرَوْهَا وَأَلِلّهُ عَنْ يِنْ كَلُوهُ اللّهِ هِي اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْكُ وَ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

وقال وَجَّلَٰنَ : ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ ۖ وَٱللَّهُ حَثْيُرُ ٱلْمَكِرِينَ ﴾[الأنفال:٣٠].

وقال ورقة بن نوفل الله على المرسول الله على موسى، يا ليتني فيها جذعًا، ليتني أكون حيًّا إذ يخرجك قومك، فقال رسول الله على «أَوَمخرجي هم؟» قال: نعم، لم يأتِ رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصرًا مؤزرًا (٢٠).

\* قول المصنف رَحَمْ لَللهُ: «وقَالُوا: سَاحِرٌ كَذَّابٌ».

## فيه مسائل:

الأولى: أن المشركين مارسوا كل أنواع الإيذاء والإرهاب؛ ليصدوا رسول الله عن دعوته، فقاموا بإيذائه ماديًّا ومعنويًّا، ونسبوا إليه كل نقيصة؛ ليحولوا بينه وبين الناس، فتارة شاعر، وطورًا ساحر، وأخرى كذاب، وكلها تهم باطلة،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٣) من حديث أبي هريرة فله.

<sup>(</sup>٢) «طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة أصول» (ص١٩٧).

<sup>(</sup>٣) مضيٰ تخريجه في حديث بدء الوحي (ص ٢١٤).



وشبهات عاطلة؛ يقصدون بها التدليس والمماطلة.

الثانية: اتهم المشركون رسول الله ﷺ بأنه ساحر؛ كما في قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ اللَّهِ مَنْ كُفُرُوا مِنْهُمْ إِنَّ هَلَا آ إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ [المائدة: ١١٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَعِبُوۤ أَنْ جَاءَهُمُ مُّنذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَلْذَا سَحِرٌ كُذَابٌ ﴾ [ص: ٤].

## وهذه التهمة باطلة من وجوه:

الوجه الاول: أن السّحر شرٌّ، ولا يأتي الساحر بخير، وما جاء به رسول الله على كلّه خير، ولم يأت رسول الله إلا بخير، فيا فرق ما بين رسول الله على والسحرة! الثاني: أن الساحر يسلب المسحور إرادته؛ فيتحكم به كما يريد، ورسول الله على لم يسلب أحدًا إرادته، ولم يلغ مشيئته؛ فمن شاء؛ فليؤمن، ومن شاء؛ فليكفر.

الثالث: أن السحر مصدره الشيطان، وما جاء به الرسول مصدره الوحي الإلهي الذي نقله ملك كريم: ﴿إِنَّهُ, لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّهُ مَكِينٍ اللَّهُ وَعَلَى الْمُرْشِ مَكِينٍ اللَّهُ وَمَا هُوَ عَلَى الْمُرْشِ مَكِينٍ اللَّهُ وَمَا هُوَ عَلَى الْمُرْشِ مَكِينٍ اللَّهُ مُطَاعِ ثُمَّ أَمِينٍ ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴿ وَهَ وَلَقَدْ رَءَاهُ فِا لَأَفْقِ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَمَا هُوَ عَلَى الْفَيْسِ بِضَيْنِ فِي وَمَا هُو بِقَوْلِ شَيْطَنِ رَجِيمٍ ﴿ فَا فَا لَيْ مَا اللَّهُ مَا إِنَّ هُو إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

الرابع: لقد تواتر عن رسول الله على تحريم السحر وأنه من الكبائر؛ بل هو قرين الشرك بالله تعالىٰ: ﴿وَلَكِنَ السَّاحِرِ لَابَدَّ أَن يكفر؛ كما قال الله تعالىٰ: ﴿وَلَكِنَ الشَّيَاطِيرَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

وقال على المعنبوا السبع الموبقات» فذكر منها السحر (١).

الثالثة: وأمَّا اتهام الرسول ﷺ بالكذب على الله: فباطل من كل الوجوه:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٦٦)، ومسلم (٨٩) من حديث أبي هريرة الله وانظر تفضلًا - كتابي: «غيث النفع شرح حديث اجتنبوا الموبقات السبع».



الأول: أن من وصفه بذلك شهدوا له بالصدق والأمانة؛ فقد لقبوه بـ «الصادق الأمين».

عن عبد الله بن عباس عضي أن النبي على خرج إلى البطحاء، فصعد إلى الجبل؛ فنادى: «يا صاحباه!»؛ فاجتمعت إليه قريش، فقال: «أرأيتم إن حدثتكم أن العدوَّ مصبحكم وممسيكم أكنتم مصدقي؟» قالوا: نعم، قال: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد»؛ فقال أبو لهب -عليه لعنة الله - للنَّبِيِّ عَلَيْهِ: تبًا لك سائر اليوم؛ ألهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿تَبَتُ يَدَا آبِي لَهَبٍ وَتَبَ ﴾ [المسد: ١](١).

عن أنس قال: سمع عبد الله بن سلام بقدوم رسول الله على وهو في أرض يخترف؛ فأتى النَّبِيَّ عَلِيُهُ فقال: إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي، فما أول شرط الساعة، وما أوَّل طعام أهل الجنة؟ وما ينزع الولد إلى أبيه أو إلى أمه؟

قال: «أخبرني جبريل آنفًا». قال جبريل؟ قال: «نعم». قال: ذاك عدوُّ اليهود من الملائكة؛ فقرأ هذه الآية: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ, عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ السَّهِ ﴿ البقرة: ٩٧].

«أما أول أشراط الساعة، فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب. وأما أول طعام أهل الجنة؛ فزيادة كبد حوت.

وإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد، وإذا سبق الماء المرأة نزعت».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٩٤)، ومسلم (٢٠٨).



قال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أنك رسول الله.

يا رسول الله، إن اليهود قوم بهت، وإنهم إن يعلموا بإسلامي قبل أن تسألهم يبهتوني، فجاءت اليهود؛ فقال النَّبِيُ عَلَيْهُ: «أي رجل عبد الله فيكم؟». قالوا: خيرنا وابن سيدنا.

قال: «أرأيتم إن أسلم عبد الله بن سلام». فقالوا: أعاذه الله من ذلك، فخرج عبد الله قال: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله. فقالوا: شرنا وابن شرنا، وانتقصوه. قال: فهذا الذي كنت أخاف يا رسول الله(١).

الثالث: أن الذي لا يكذب علىٰ الناس يستحيل أن يكذب علىٰ الله؛ لأن الكذب علىٰ الله؛ لأن الكذب علىٰ الله أعظم جرمًا وأشدّ شناعة.

الرابع: أن الرسول على الله وعلى الخلق؛ فهو الذي حرَّم الكرابع: أن الرسول على الله وعلى الخلق؛ فهو الذي حرَّم الكذب وجرَّمه، وجعله من أعظم الكبائر؛ كما في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّما حَرَّمَ وَكِنَ ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلُطُنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلُطُنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَى اللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلُطُنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَا لَمْ يُنْزِلُ بِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَا لَمْ يَنْزِلُ بِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُ مُ ٱلْكَذِبَ هَنَدَا حَلَالٌ وَهَنَدَا حَرَامٌ لِيَفَتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ﴾ [النحل: ١١٦].

الخامس: أنه لو كذب على الله تَجَالَ لها أمهله طرفة عين؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ كَا مَنْ كُرُمِّنَ أَمَدِ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا عَلَيْك

فهذا نص صريح: أن الكاذب على الله مصيره الخذلان، وأن الله لا يمهله ولا يهمله، يوضحه:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٢٩).

السادس: أنه لو كذب على الله لما نصره الله، وأيَّده وعصمه، وحفظه، وهذا مما احتج به الإمام ابن قيم الجوزية رَحْمُلَشْهُ على بعض أحبار اليهود؛ فقال: «ودار بيني وبين بعض علمائهم مناظرة في ذلك، فقلت له في أثناء الكلام: ولا يتم لكم القدح في نبوة نبينا على إلا بالطعن في الرَّبِّ تعالى والقدح فيه، ونسبته إلى أعظم الظلم والسفه والفساد، تعالى الله عن ذلك، فقال: كيف يلزمنا ذلك؟ قلت: بل أبلغ من ذلك، لا يتمُّ لكم ذلك إلا بجحوده وإنكار وجوده تعالى، وبيان ذلك أنه إذا كان محمد عندكم ليس بنبي صادق، وهو بزعمكم ملك ظالم، فقد تهيأ له أن يفتري علىٰ الله، ويتقوَّل عليه ما لم يقله، ثم يتم له ذلك، ويستمر حتىٰ يحلَل، ويحرِّم، ويفرض الفرائض، ويشرع الشرائع، وينسخ الملل، ويضرب الرقاب ويقتل أتباع الرسل، وهم أهل الحق، ويسبي نساءهم وأولادهم، ويغنم أموالهم وديارهم، ويتمَّ له ذلك حتىٰ يفتح الأرض، وينسب ذلك كلَّه إلىٰ أمر الله تعالىٰ له به ومحبته له، والربُّ تعالىٰ يشاهده، وما يفعل بأهل الحقِّ وأتباع الرسل، وهو مستمر في الافتراء عليه ثلاثًا وعشرين سنة، وهو مع ذلك كلُّه يؤيده وينصره، ويعلى أمره، ويمكّن له من أسباب النصر الخارجة عن عادة البشر.

وأعجب من ذلك أنه يجيب دعواته، ويهلك أعداءه من غير فعل منه نفسه ولا سبب، بل تارة بدعائه، وتارة يستأصلهم سبحانه من غير دعاء منه على ومع ذلك يقضي له كل حاجة سأله إياها، ويعده كل وعد جميل، ثم ينجز له وعده على أتم الوجوه، وأهنئها، وأكملها، هذا وهو عندكم في غاية الكذب والافتراء والظلم، فإنه لا أكذب ممن كذب على الله واستمرَّ على ذلك، ولا أظلم ممن أبطل شرائع أنبيائه ورسله، وسعى في رفعها من الأرض، وتبديلها بما يريد هو، وقتل أولياءه وحزبه وأتباع رسله، واستمرت نصرته عليهم دائمًا، والله تعالى في ذلك كلّه يقرّه،



ولا يأخذ منه باليمين، ولا يقطع منه الوتين، وهو يخبر عن ربه أنه أوحىٰ إليه أنه لا ﴿أَظَّلُمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْقَالَ أُوحِى إِلَىٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَىٰ مُ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَآ أُزِلَ ٱللَّهُ ﴾ [الأنعام: ٩٣] فيلزمكم معاشر من كذبه لأحد أمرين لابدّ لكم منهما.

إما أن تقولوا: لا صانع للعالم ولا مدبر، ولو كان للعالم صانع مدبر قدير حكيم؛ لأخذ علىٰ يديه، ولقابله أعظم مقابلة، وجعله نكالًا للظالمين إذ لا يليق بالملوك غير هذا، فكيف بملك السماوات الأرض وأحكم للحاكمين؟

الثاني: نسبة الربِّ إلىٰ ما لا يليق به من الجور، والسفه، والظلم، وإضلال الخلق دائمًا أبد الآباد، لا بل نصرة الكاذب، والتمكين له من الأرض، وإجابة دعواته، وقيام أمره من بعده، وإعلاء كلماته دائمًا، وإظهار دعوته، والشهادة له بالنبوة قرنًا بعد قرن على رءوس الأشهاد في كل مجمع وناد، فأين هذا من فعل أحكم الحاكمين، وأرحم الراحمين، فلقد قدحتم في ربّ العالمين أعظم قدح، وطعنتم فيه أشدُّ طعن، وأنكرتموه بالكلية، ونحن لا ننكر أن كثيرًا من الكذابين قام في الوجود، وظهرت له شوكة، ولكن لم يتم له أمرُه، ولم تطل مدته، بل سلط عليه رسله وأتباعهم، فمحقوا أثره، وقطعوا دابره، واستأصلوا شأفته، هذه سنته في عباده منذ قامت الدنيا، وإلى أن يرث الأرض ومن عليها. فلما سمع منى هذا الكلام، قال: معاذ الله أن نقول: إنه ظالم أو كاذب، بل كلّ منصف من أهل الكتاب يقرُّ بأن من سلك طريقه، واقتفىٰ أثره؛ فهو من أهل النجاة والسعادة في الأخرى. قلت له: فكيف يكون سالك طريق الكذاب، ومقتفي أثره بزعمكم من أهل النجاة والسعادة؟ فلم يجد بدًّا من الاعتراف برسالته، ولكن لم يرسل إليهم. قلت: فقد لزمك تصديقه، ولابد وهو قد تواترت عنه الأخبار بأنه رسول رب العالمين إلىٰ الناس أجمعين، كتابهم وأميهم، ودعا أهل الكتاب إلىٰ دينه، وقاتل من لم يدخل



في دينه منهم حتىٰ أقرّوا بالصغار والجزية، فبهت الكافر، ونهض من فوره»(١).

السابع: استجابة الناس للرسول على وثبوتهم على رسالته دليل صدقه، وأن دينه هو الحق، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ, حُجَّنُهُمْ دينه هو الحق، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ, حُجَّنُهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدً ﴾[الشورى:١٦].

الرابعة: أن الله -تعالىٰ اسمه وجلت حكمته- لا يساوي بين الرسول الصادق ومدّعي الرسالة الكاذب؛ فإن ذلك محال: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُتَلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا الصادق وَمَدّعي الرسالة الكاذب؛ فإن ذلك محال: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُتَلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ الرّسَالة الكاذب؛ فإن ذلك محال: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلمُتَلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ السّالة الكاذب؛ فإن ذلك محال: ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلمُتَلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ السّالة الكاذب؛ فإن ذلك محال: ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلمُتَلِمِينَ كَاللّٰمُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللَّهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

\* قال المصنف رَحِيّ لِللهُ: «فَأَنْزَلَ اللهُ عَلَيْهِ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَلَى عَلَى المَصنف رَحِيّ لِللهُ : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ مِسُورَةٍ مِن مِّنْلِهِ، وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣]».

### فيه مسائل:

الأولى: أن القرآن منزل من عند الله، ولم يأت به محمد على من تلقاء نفسه، وقد دلَّت آيات كثيرة على ذلك منها: قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ وَلَا يَعْمَدُ بِعَايَنَيْنَا ٓ إِلّا فَالّذِينَ ءَاليّنَهُمُ ٱلْكِئْبَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هَوَ لُآءٍ مَن يُوْمِنُ بِهِ وَمَا يَعْمَدُ بِعَايَنِيْنَا إِلّا فَالّذِينَ ءَاليّنَهُمُ ٱلْكِئْبَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هَوَ لُآءٍ مَن كُئْبٍ وَلا تَخْطُهُ وَمِا يَعْمَدُ بِعَايَنِينَا إِلّا الشّيطِلُونَ الله وَمَا كُنت نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِئْبٍ وَلا تَخْطُهُ وَمِا يَعْمَدُ بِعَايَنِينَا إِلّا الشّيطِلُونَ اللهِ مَن وَمَا يَعْمَدُ بِعَايَنِينَا أَلْوَلَا أَنْزِلَتَ عَلَيْهِ ءَايَنَتُ مِن رَبِهِ قُلُ إِنَّمَا ٱلْآيَنَ عَلَيْهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْحِكَتَبُ يُتّلَى عَلَيْهِمْ أَيْ وَعَالِمُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الطّيلِمُونَ اللّهُ وَاللّهُ الْوَلَا أَنْزِلَتَ عَلَيْهِ ءَايَتُ مِن رَبِهِ قُلُ إِنّا الطّيلِمُونَ اللهُ عَلَيْهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْحِكَتَبُ يُتّلَى عَلَيْهِمْ أَيْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِكُونَ اللّهُ عَلَيْهِمْ أَنّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْحِكَتَبُ يُتّلَى عَلَيْهِمْ أَيْكُ الْمُؤْلِكَ أَوْلِكَ أَنْ الْمَالِمُونَ اللّهُ الطّيلِمُونَ اللّهُ الطّيلِمُونَ اللّهُ الطّيلِمُونَ اللّهُ الطّيلِمُ وَاللّهُ الطّيلِمُونَ اللّهُ الطّيلِمُ وَلَا أَوْلَا أَوْلَا أَنْزِلْنَا عَلَيْكَ ٱلْمُونِ اللّهُ الطّيلِمُ وَلَا الْعَلَالِمُ وَاللّهُ الطّيلِمُ وَالْمَالِمُ وَلَا الْعَلَامُ اللّهُ الْمُعْلِمُ وَالْمَالِمُ وَاللّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللّهُ الْمُؤْمِلُ وَلَا الْعَلَامُ اللّهُ الطّيلِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللْفُولِلْكُولِلْكُولُولُولُولُكُولُولُولُولُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللْفُولِلْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

الثانية: هذا التحدي للكفار والمتشككين الذين لم يستضيئوا بصيرتهم بنور

<sup>(</sup>۱) «زاد المعاد» (۳/ ۱۳۹–۱۶۲).



الوحي، ولم يطعموا حلاوة القرآن، ولو فعلوا ذلك أو رَقَت عقولهم لمقامه، واستشعرت قلوبهم عظمته؛ لعلموا أن الإنس والجن لو اجتمعوا على أن يأتوا بسورة مثل القرآن لما استطاعوا ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا: ﴿ قُل لَينِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَان بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء:٨٨]؛ وذلك أنه كلام الله الذي لا يشبهه شعر ولا نثر ولا خطاب ولا بيان، ولن يستطيع أحد تقليده أو مشابهته لا من قريب ولا من بعيد، ومن حاول ذلك أضحك العالمين على نفسه، وأصبح مثلًا لكل سفيه لا يقدر الله حق قدره.

الثالثة: هذا التحدي الإلهي خاطب الله به الناس على مراتب ومراحل:

١ - تحداهم في كلِّ أجيالهم حتىٰ يرث الله الأرض ومن عليها أن يأتوا بمثله، فقال تعالىٰ: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُهُۥ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ آَنَ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ [الطور:٣٣-٣٤].

وقال: ﴿ قُل لَهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَاَ ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِۦُ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾[الإسراء:٨٨].

٢- ولما عجزوا عن هذا التحدي جاءهم التخفيف؛ فتحداهم بعشر سور مثله، فقال وَعَبَّلَةِ : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَهُ ۚ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ مَفْتَرَيْتٍ وَادْعُواْ مَنِ السَّطَعْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَكِيقِينَ ﴿ أَنَ فَإِلَهُ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَما أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لاَ إِلَهُ مَا أَنتُ كُونِ اللّهُ إِلَهُ إِلَا لَهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلَهُ أَلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلَهُ إِل

٣- فلما عجزوا أرخى لهم حبل التحدي، ووسعه غاية الوسع، فتحداهم أن يأتوا بسورة واحدة ولو من قصار السور، فقال وَجَنَكَ : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىكُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ
 مِثْلِهِ عَوَادْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللهِ إِن كُنْئُمْ صَدِقِينَ ﴾ [يونس:٣٨].

الرابعة: الإتيان المنفي هو بمثل القرآن في إعجازه وقوته، ووضوحه،

وصدقه، وليس في دعوى الإتيان، وإلا؛ فقد حاول بعض المجانين تقليد القرآن؛ كمسيلمة الكذاب حيث قال: «الفيل، ما الفيل، وما أدراك ما الفيل، له جسم كبير، وذيل وبيل، وخرطوم طويل».

وقال -خذله الله-: «والشاة وألوانها، وأعجبها السود وألبانها، والشاة السوداء، واللبن الأبيض، إنه لعجب محض، وقد حرم المذق، فما لكم لا تجتمعون».

وقال -أخزاه الله-: «يا ضفدع بنت الضفدعين، نقي كما تنقين، أعلاك في الماء، وأسفلك في الطين، لا الشارب تمنعين، ولا الماء تكدرين، لنا نصف الأرض ولقريش نصفها، لكن قريشًا قوم يعتدون».

هذه مهزلة مسيلمة الكذاب التي تضحك الثكالي -وشر البلية ما يضحك-، ومع ذلك وجد من تابعه ونصره، ليس لصدقه بل كانوا يعلمون كذبه، وإنما فعلوا ذلك حمية جاهلية؛ فقد سأل أحدهم مسيلمة: ماذا ترئ؟ فقال: أرئ رجس.

قال: أفي نور أم في ظلمة؟ قال: بل في ظلمة، فقال السائل: والله إنه لشيطان، ولكن كذاب ربيعة أحب إلينا من صادق مضر.

ويروئ أن جماعة من الزنادقة قرروا مواجهة تحدي القرآن، فاتصلوا بعبد الله ابن المقفع وكان أديبًا كبيرًا وكاتبًا ألمعيًّا، فقبل الدعوة للقيام بهذا الأمر، وأخبر أصحابه أن هذه المهمة تستغرق سنة، واشترط أن يكفلوا كل ما يحتاج خلال مدة الاتفاق.

ولما مضى على اتفاقهم نصف عام زاروه في بيته، فوجدوه جالسًا وقلمه في يده، وأراوقه متناثرة، وغرفته مملوءة بأوراق ممزقة؛ فعلموا أن صاحبهم أصيب بإخفاق كبير، فقام معترفًا أمام أصحابه بعجزه، وأنه لم -ولن- يفلح أبدًا(!!)

وقد ذكر أديب العربية محمد صادق الرافعي في كتابه: «إعجاز القرآن»



نماذج كثيرة لذلك، ولكن جميع محاولات أصحابها فشلت فشلًا ذريعًا، وخسرت خسرانًا مبينًا.

الخامسة: وتحدي القرآن للعالمين لم يقتصر علىٰ أن يأتوا بمثله، وإنما امتد أنهم لن يجدوا فيه خطأ أو تناقضًا أو تعارضًا، فقال سبحانه: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلُوكًانَ مِنْ عِندِ غَيْرِاً لِلَهِ لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

لقد أخبر الله تعالىٰ أن المتناقض في الكلام والمختلف من الحديث لا يكون من عنده، والاختلاف يشمل كل ما يخطر ببال البشر ولم يخطر ببالهم من المتناقضات، ولذلك؛ فإن أي مصنف لأي كتاب تجده يعتذر في مقدمته إذا خالف صوابًا أو وقع في خطأ، أو وجد كتابه عيبًا؛ إلا الله تعالىٰ؛ فإنه تحدىٰ في فاتحة أكبر سورة في القرآن فقال: ﴿الّهَ لَا اللهُ تَعَالَىٰ؛ فإنه تحدىٰ أي فاتحة أكبر سورة في القرآن فقال: ﴿الّهَ لَا اللهُ تَعَالَىٰ اللهُ عَبّا اللهُ اللهُ عَبّا اللهُ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَبّا اللهُ اللهُ

أنعم النظر في قوله: ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاً لللهِ ﴾، ودقق الفكر في ﴿ وَلَوْ ﴾ تجد أنها تنفى ما بعدها مباشرة، وهو كون القرآن من عند غير الله، فهو إذن من عند الله.

وسدد النظر في قوله: ﴿ لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْذِلَافًا كَثِيرًا ﴾ تجد أن القرآن لا اختلاف فيه أصلًا؛ فكثره الاختلاف لغير القرآن، أما القرآن فلا اختلاف فيه قلَّ أو كثر.

وارجع البصر لا ترى في القرآن من تفاوت، ثم ارجع البصر هل ترى من اختلاف، ثم ارجع البصر مرتين ينقلب إليك العقل منقادًا مطيعًا مقرًّا معترفًا، وهو يتأمل صيغة النصب في هاتين الكلمتين: ﴿أَخْذِلَنْفًا كَثِيرًا ﴾ حيث إن كلمة ﴿أَخْذِلَنْفًا ﴾ لم ترد منصوبة في القرآن إلا مرة واحدة في هذا الموضع.

وقد تضمنت نكتة بليغة وسرًّا لطيفًا يجليها النظم القرآني في هذه الآية، وهي: لو كان القرآن من تأليف بشر؛ لوجد الشاكون أن كلمة ﴿ٱخْذِلَكْفًا ﴾جاء في أكثر من مرة واحدة، لأن كلمة ﴿كَثِيرًا ﴾تفيد الكثرة، ولكن هذه الكلمة لم ترد

بهذه الصيغة إلا مرة واحدة في القرآن، فإن القرآن من عند الله.

وفي هذا العصر حاول بعض المستشرقين قبول تحدي القرآن، وبعد تجربة طويلة انفصل إلى عجزه، وأقر بفشله ولكنه انتفع بمحاولته؛ فاستيقن بصدق القرآن، وأنه كلام الله؛ فأسلم، وإليك قصته، والتي حكاها في كتابه: «القرآن المذهل»:

١ حاول الدكتور ميلر -المستشرق الكندي وعالم الرياضيات والمنطق في جامعة تورنتو - أن يقدم خدمة كبيرة للنصارئ، وذلك بالكشف من أخطاء القرآن العلمية والتاريخية.

٢- دخل بقصد إيجاد الأخطاء والبحث عن المعايب، فخرج بدراسة عجيبة تدحض كلَّ شبهة عن القرآن، وتبرهن بطريقة البحث العلمي: أن القرآن كلام الله، وأن محمدًا مبلغ عن ربه.

٣- أول ما أذهل الدكتور ميلر هو تحدي القرآن التي تبرز في مواطن كثيرة:
 ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُو أَفِيهِ اُخْذِلَا فَا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

لقد دخل ميلر متحديًا وخرج منبهرًا، فهاهو يقول عن هذه الآية: «من المبادئ العلمية المعروفة في الوقت الحاضر، هو: مبدأ إيجاد الأخطاء، أو تقصي الأخطاء في النظريات إلى أن تثبت صحّتها، والعجب أن القرآن الكريم يدعو المسلمين وغير المسلمين إلى إيجاد الأخطاء فيه ولن يجدوا».

ويقول أيضًا: «لا يوجد مؤلف في العالم يمتلك الجرأة ويؤلف كتابًا ثم يقول: هذا الكتاب، خال من الأخطاء، ولكن القرآن على العكس تمامًا يقول لك: لا توجد أخطاء، بل ويعرض عليك أن تجد فيه أخطاء ولن تجد».

٤ - كان يتوقع أن يجد بعض الأحداث العصيبة التي مرّت علىٰ النّبيّ محمد



على مثل: وفاة زوجته خديجة وشخ ، أو وفاة بناته وأولاده، بل المدهش أن التعقيب على بعض العقبات في طريق الدعوة؛ كانت تبشر بالنصر والتمكين، والآيات التي نزلت تعقيبًا على الانتصارات كانت تدعو إلى عدم الاغترار والمزيد من العطاء والثبات.

فلو كان القرآن يترجم لسيرته؛ لعظم من شأن الانتصارات، وسوّغ الهزائم، ولكن القرآن ينظم علاقة الله مع الخلق.

٥- بل الذي جعل الدكتور ميلر في حيرة من أمره: أنه وجد أن هناك سورة كاملة في القرآن تسمى: «سورة مريم»، وفيها تشريف لمريم عليم الله لا يوجد مثيل له في كتب النصارى ولا في أناجيلهم!! ولم يجد سورة باسم عائشة أو فاطمة عليمنا

٦- وكذلك وجد أن عيسى التَكْلِيلاً ذكر بالاسم (٢٥ مرة) في القرآن، في حين
 أن النبي محمد الله لم يذكر إلا (٥ مرات) فقط.

٧- من الآيات التي وقف الدكتور ميلر عندها طويلًا قوله تعالىٰ: ﴿ أُولَمْ يَرَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا وَجُعَلْنَامِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ اللَّهِ اللَّهُ مَا وَجُعَلْنَامِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ اللَّهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

يقول: إن هذه الآية هي بالضبط موضوع البحث العلمي الذي حصل على جائزة نوبل في عام (١٩٧٣)، وكان عن نظرية الانفجار الكبير، وهي تنص: أن الكون الموجود هو نتيجة انفجار ضخم حدث منه الكون بما فيه من سموات وكواكب، فالرتق: هو الشيء المتماسك، في حين أن الفتق: هو الشيء المتفكك.

٨- يقول الدكتور ميلر: «الآن نأتي إلىٰ الشيء المذهل في أمر النبي ﷺ والادعاء بأن الشياطين هي التي تعينه، والله تعالىٰ يقول: ﴿ وَمَا نَنَزَلَتْ بِهِ الشَّيَطِينُ ﴿ ثَا لَادَعَاء بأن الشياطين هي التي تعينه، والله تعالىٰ يقول: ﴿ وَمَا نَنَزَلَتُ بِهِ الشَّيَطِينُ ﴿ ثَا لَا لَهُمْ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ أَلَا لَهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ [الشعراء:٢١٠-٢١٢]،



ويقول: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [النحل: ٩٨].

هل هذه طريقة الشيطان في كتابة أي كتاب؟ يؤلف كتابًا، ثم يقول: قبل أن تقرأ هذا الكتاب يجب عليك أن تتعوذ منّي(!)

إن هذه الآيات من الأمور الإعجازية في هذا الكتاب المعجز وفيها ردُّ منطقى لكل من قال بهذه الشبهة.

9- توقف ميلر عند قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ نَنَفَكَرُواْ مَا بِصَاحِبِكُمْ مِن جِنَّةٍ ۚ إِنْ هُوَ إِلّا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى مَذَابِ شَدِيدٍ ﴾ [سبأ: ٤٦] مشيرًا إلى التجربة التي أجراها أحد الباحثين في جامعة (تورنتو) عن (فاعلية المناقشة الجماعية)، وفيها جمع أعدادًا مختلفة من المناقشين، وقارن النتائج؛ فاكتشف أن أقصى فاعلية للنقاش تكون عندما يكون عدد المتحاورين اثنين، وأن الفاعلية تقل إذا زاد هذا العدد.

١٠ لو كنت في موقف الرسول الله هو وأبي بكر في الغار، بحيث لو نظر أحد المشركين تحت قدميه لرآهما.

ألن يكون الرَّدُّ الطبيعي على خوف أبي بكر هو: «دعنا نبحث عن باب خلفي»، أو: «اصمت تمامًا كي لا يسمعك أحد»، ولكن الرسول على قال بهدوء: ﴿لَا تَحْدَزُنْ إِنَ اللهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠]، الله معنا ولن يضيعنا، هل هذه عقلية كذاب أو مخادع أم عقلية نبى ورسول يثق بعناية الله له؟

۱۱- نزلت سورة «المسد» قبل وفاة أبي لهب بعشر سنوات، وكان أمامه (۲۰×۳۱۰ و ۲۰۰ فرصة)؛ لإثبات أن هذا الكتاب وهم، ولكن ما هذا التحدي؟ لم يسلم أبو لهب ولو بالتظاهر، وظلَّت الآيات تتلىٰ حتىٰ يومنا هذا، كيف يكون الرسول واثقًا خلال عشر سنوات أن ما لديه حق لو لم يكن يعلم أنه



وحي من الله؟

17 - وتعليقًا علىٰ قوله تعالىٰ: ﴿مَا كُنتَ تَعَلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُك ﴾ [هود: ٤٩] تعقيبًا علىٰ بعض القصص القرآني، يقول الدكتور ميلر: لا يوجد كتاب من الكتب الدينية المقدسة يتكلم بهذا الأسلوب: إنه يمذُّ القارئ بالمعلومة، ثم يقول له: هذه معلومة جديدة!! هذا تحدُّ لا مثيل له؟ ماذا لو كذَّبه أهل مكة -ولو بالادعاء فقالوا: كذبت، كنا نعرف هذا من قبل؟ ماذا لو كذبه أحد من الباحثين بعد ذلك مدعيًا: أن هذه المعلومات كانت معروفة من قبل؟ ولكن كل ذلك لم يحدث.

۱۳ وأخيرًا يشير الدكتور ميلر إلى ما ورد في الموسوعة الكاثوليكية الجديدة تحت موضوع «القرآن»، وكيف أنها ورغم تعدد الدراسات والمحاولات للغمز في صدق الوحي القرآني، مثل أنه: (خيالات مريض، أو نفث شياطين، وكان يعلمه بشر، أو أنه وقع على كتاب قديم؛ إلا أنها انتهت إلى قولهم: «عبر القرون ظهرت نظريات كثيرة حول مصدر القرآن؛ إلا أن أيًّا من هذه النظريات لا يمكن أن يعتد به من رجل عاقل»(!)

يقول الدكتور ميلر: «إن الكنيسة التي كان بودها أن تتبنئ إحدى هذه النظريات التي تنفي صدق الوحي لم يسعها إلا أن ترفض كل هذه النظريات، ولكنها لم تملك الجرأة على الاعتراف بصدق المسلمين».

18- اشترك الدكتور ميلر في مناظرة شهيرة عن الإسلام والنَّصرانية ممثلًا للجانب النصراني، وكان منطقه قويًّا، وحجته حاضرة، وغلب بحثه عن الحقيقة علىٰ تعصبه لدينه، حتىٰ أن كثيرًا من المسلمين الذين حضروا المناظرة تمنوا لو أسلم هذا الرجل.

١٥ - وكان هذا البحث خلال عام (١٩٧٧م) ولكن ما حدث عام (١٩٧٨م)

أشهر الدكتور ميلر إسلامه، وسمىٰ نفسه: (عبد الأحد عمر)، وعمل لسنوات في جامعة البترول والمعادن بالسعودية قبل أن يتفرغ تمامًا للدعوة الإسلامية.

السادسة: قوله ﷺ: «ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه» (١) لا يتنافى مع قوله تعالىٰ: ﴿ قُل لَيِنِ اَجْمَعَتِ اللَّإِنسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِهِ مَن الْمَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، وذلك من وجوه، منها:

١ - أن المراد بقوله على الله تعالى الله الله الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى كالقرآن الكريم.

٢- أن المثلية المثبتة للسُّنَّة هي مثلية وجوب الاتباع ولزوم التكليف، وأنها مثل القرآن في الاحتجاج بها.

٣- أن المثلية المنفية هي قدرة البشر والجن ومن استطاعوا دعوته من دون
 الله أن يؤلفوا كتابًا كالقرآن الكريم في إعجازه.

٤- المثلية المنفية عن غير الله، أما الله؛ فيأتي بمثله وأضعافه، والسنة من عند الله؛ ولذلك فالمثلية المثبتة في الحديث ليست المثلية المنفية في القرآن الكريم، فتدبر هذا المقام، فإنه زلت فيه أقدام، وضلت فيه إفهام.

\* قول المصنف رَحَل اللهُ: «بَلَدُهُ مَكَّة، وَوُلِدَ فِيها».

فيه مسائل:

الأولى: هذا من باب المعرفة أن تعرف من أي بلد نبيك، وأنه من أهل مكة، ولد فيها، وعاش فيها، وبعث فيها.

الثانية: لم يقتصر المصنف على قوله «بلده مكة» بل قال: «وولد فيها»؛ لكيلا يذهب الوهم أنه ولد وعاش وتوفي فيها.

<sup>(</sup>۱) مضىٰ تخريجه (ص ۹۰).



الثالثة: لقد كان لاختيار الله لمكة المكرمة؛ لتكون بلد رسول الله على حكمة بالغة؛ فمكة هي مركز الأرض ووسطها، وهذا الإعجاز العلمي اكتشفه العالم المصري الدكتور حسين كمال سنة (١٩٧٧م)، وكان هدفه إيجاد وسيلة تساعد على تحديد القبلة في أي مكان في العالم، ثم انفصل عن هذا الاكتشاف العلمي الكبير الذي يبين أن مكة أم القرئ، ويظهر مكانتها على سائر بقاع الأرض.

\* قول المصنف رَحَاللهُ: «وهَاجَرَ إِلَىٰ المَدِينَةِ».

### فيه مسائل:

الأولى: الهجرة هي الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام؛ كهجرة المسلمين من مكة إلى المدينة، أو من بلد الخوف إلى بلد الأمن، كهجرة المسلمين من مكة إلى الحبشة.

الثانية: قال أستاذنا ابن عثيمين وَ الله الشرك هو الذي تقام فيه شعائر الكفر، ولا تقام فيه شعائر الإسلام؛ كالأذان، والصلاة جماعة، والأعياد، والجمعة على وجه عام شامل، وإنما قلنا: «على وجه عام شامل»؛ ليخرج ما تقام فيه هذه الشعائر على وجه محصور كبلاد الكفار التي فيها أقليات مسلمة؛ فإنه لا تكون بلاد إسلام بما تقيمه الأقليات المسلمة فيها من شعائر الإسلام، أما بلاد الإسلام؛ فهي البلاد التي تقام فيها هذه الشعائر على وجه عام شامل»(1).

\* قول المصنف رَجِمْ لِللهُ: «وَبِهَا تُوُفِّي».

#### فيه مسائل:

الأولى: أن رسول الله ﷺ كسائر البشر يموت، وبذلك قال الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾ [الزُّمر:٣٠].

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص١٠٠).



الثانية: وفاة رسول الله ﷺ أعظم مصيبة، وفيها عزاء لكل مسلم إذا أصيب بمصيبة.

عن عائشة وين الناس، أو كشف سترًا، فإذا النّاس يصلون وراء أبي بكر، فحمد الله على ما رأى من حسن حالهم، ورجا أن يخلفه الله فيهم بالذي رآهم، فقال: «يا أيها النّاس ما من الناس، أو من المؤمنين أصيب بمصيبة، فليعتز بمصيبته بي عن المصيبة التي تصيبه بغيري، فإن أحدًا في أمتى لن يصاب بمصيبة بعدي أشد عليه من مصيبتي»(١).

وكتب أحد العقلاء إلى أخ له يعزيه عن ابن له يقال: له محمد؛ فنظم هذا الحديث شعرًا:

اصبر لكل مصيبة وتجلَّد واعلم أن المرء غير مخلَّد وإذا ذكرت محمدًا ومصابه فاذكر مصابك بالنَّبيِّ محمَّد

الثالثة: قال الشيخ صالح الفوزان -وفقه الله-: «فقد أجمعت الأمة على وفاته على وفاته على المنحرفون الذين يقولون: إن الرسول ما مات، وينفون الموت على الرسول على الرسول على الرسول المناه المنحرفون الموت على الرسول المناه الم

هذا كلام ساقط، كلام مردود واضح؛ يردّه الحسّ والواقع، فإنّ رسول الله على توفي بين أصحابه وغُسِّل وكُفِّن وصُلِّي عليه، ودفن على إنسان حيِّ؟ عومل عليه معاملة الأموات: غسّل، وكفّن، وصلّي عليه، ثم دفن على في قبره.

<sup>(</sup>۱) صحيح لغيره: أخرجه ابن ماجه (۱٥٩٩)، بإسناد ضعيف؛ لكن له شواهد يصحّ بها: وانظر «الصحيحة» (۱۱۰٦).



هذه سنة الله وَجُلُّ في خلقه، ثم أين الرسل الذين من قبله؟ سنَّة الرسل الذين قبله وقد ماتوا وهو واحد منهم يموت، هذا بإجماع أهل السنة والجماعة، ولم يخالف في هذا إلا المنحرفون الذين يتعلَّقون على الرسول على ويستغيثون به من دون الله، ويقولون: هو حي (١).

وقال الشيخ صالح آل الشيخ -وفقه الله-: «مات -عليه الصلاة والسلام-، الذين يدَّعون: أنه -عليه الصلاة والسلام- حي لم يمت، وأنه يحضر، روحه تحضر، وهو يحضر وينتقل، ونحو ذلك، هؤلاء مكذَّبون للقرآن، كفرة بالله -جل وعلا-، لأن الله -جل وعلا- قال لنبيه: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ ﴾؛ يعني: ستموت، ﴿ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ﴾؛ إنهم سيموتون، ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمةِ ﴾ إنكم جميعًا أنت وهم ﴿ عِندَ رَبِّكُمْ أَنِهُم مَيْتُ كُنْ عَرْمَ الْقِيكَمةِ ﴾ إنكم جميعًا أنت وهم ﴿ عِندَ رَبِّكُمْ أَنِهُم مَيْتُ كُنْ عَرْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ

وقال -جل وعلا- في الآية الأخرى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ۚ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْقُتِ لَٱنقَلَبْتُمْ عَلَىٓ أَعْقَىٰبِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

لكن هو بعد موته في حياة برزخية، هي أكمل أنواع الحياة البرزخية، فهو حي، حياته أكمل من حياة الشهداء، وهو قد مات، توفّاه الله -جل وعلا-، انقطع عن هذه الدنيا، حياته أكمل من حياة الشهداء، فهو -عليه الصلاة والسلام- قد

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص ٢١٤).

توفي، وانقضىٰ أجله، وهو بالرفيق الأعلىٰ بالجنة، وعند الله -جل وعلا- بأعلىٰ المقامات -عليه الصلاة والسلام-»(١).

الرابعة: قال الشيخ زيد المدخلي -حفظه الله-: (ولما أكمل الله الدين، وأتمَّ النعمة، ولم يبق شيء تحتاج البشرية إلىٰ علمه وفهمه؛ أتىٰ النَّبيَّ عَلَيْ الأجل المحتوم؛ لأن الله قضىٰ بالموت علىٰ المخلوقات؛ ويدخل في ذلك الرسل والأنبياء والملائكة وسائر المخلوقات ﴿لِكُلِّ أَجَلِ كِتَابٌ ﴾ [الرعد: ٣٨]؛ إلا من ثبت استثناؤهم بنص.

وأخبر الله نبيه ﷺ في قوله: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنَصِمُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠-٣١].

وأخبر بذلك في قوله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَاتَ أَوْ قُبْ لِللهِ ٱللهُ اللهُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللّهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِى ٱللّهُ ٱللّهَ صَيْبَا اللهُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللّهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِى ٱللّهُ ٱلللّهَ صَدِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

وهكذا أخبر الله وَعَجَّلَاً في قوله: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلُدِّ أَفَا إِيْن مِّتَ فَهُمُ ٱلْحَكِلِدُونَ ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ۚ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْحَيْرِ فِتْنَةً ۗ وَالِكِنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء:٣٤-٣٥].

فَمَرِضَ النَّبِيُ عَلَيْهِ فِي آخر شهر صفر وأول شهر ربيع الأول إلى اليوم الثاني عشر من ربيع الأول أو الثالث عشر، وتوفي النبي على، وكانت وفاته من أعظم المصائب التي عمَّت الأرض طولها والعرض، وأثرت على أصحابه تأثيرًا بالغًا حتى إن بعضهم لم يُصَدِّق بأن رسول الله على قد مات، ومنهم عمر على .

<sup>(</sup>١) «شرح الأصول الثلاثة» (ص ١٥٢).



حتى أتى أبو بكر وكان رجلًا مسددًا وموفقًا في مواطن الكروب والأزمات، فدخل على النّبيِّ عَلَيْهُ؛ فقبَّله، وقال قولته التي حفظتها وثائق التأريخ: «طبت حيًّا وميتًا».

وخرج إلى الناس وهم مضطربون، فقال: «أيها الناس، من كان يعبد محمدًا؛ فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله؛ فإن الله حيٌّ لا يموت»(١)؛ فزال عنهم الاضطراب، وأيقنوا أنَّ سنَّة الله في مخلوقاته: أن يقضى عليها بالموت، وما هو إلا انتقال من الحياة الدنيوية إلى الحياة البرزخية.

وقد أخبرنا الله -تبارك وتعالى - في آخر سورة الواقعة بأقسام الخلق عند الموت حيث قال سبحانه: ﴿ فَلُولا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومُ ﴿ مَا وَأَنتُمْ حِينَإِذِ نَنظُرُونَ ﴿ مَ وَخَنَ اللَّهُ وَكُونَ اللَّهُ وَكُونَ اللَّهُ وَكُونَ اللَّهُ وَكُونَ اللَّهُ وَلَكُونَ اللَّهُ فَكُولاً إِن كُنتُمْ عَيْرَ مَدِينِينَ الله اللَّهُ وَلَكُونَ الله فَوَلا إِن كُنتُمْ عَيْرَ مَدِينِينَ الله اللهُ وَلَكُونَ الله وَلَا إِن كُنتُمُ عَيْرَ مَدِينِينَ الله اللهُ وَلَكُونَ الله وَلَا إِن كُنتُمُ عَيْرَ مَدِينِينَ الله وَلَا إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ الله وَلَمُ اللَّهُ اللهُ وَلَمْ وَرَبِّهُ وَرَبْعَانُ وَجَنتُ نَعِيمِ الله وَأَمّا إِن كَانَ مِنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

وهذا التقسيم للخليقة كلها بعد الموت، قسمهم الله إلى هذه الأقسام الثلاثة: إلى مقربين، وأصحاب يمين، وأصحاب شمال، وهم: المكذبون الذين كذبوا بما يجب التصديق به من شرع الله الذي أتى به رسل الله وأنبياؤه، وأقامه ودعا إليهم أتباعهم وورثتهم.

ولما كان اجتماع الكلمة على سلطان وعلى إمام أمر من أهم الأمور؛ لما في ذلك من نفي الفوضي، وحقن الدماء، وحفظ الأموال والأعراض، وأمن الناس،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه (ص ۲۱۲).

من أجل أن يؤدوا شعائر الإسلام وهم آمنون مطمئنون؛ بقي النبي النبي يلله لم يدفن في وقت وفاته؛ بل بقي إلى أن تمت البيعة لأبي بكر، واجتمع الناس، وأجمعوا على خلافته، فدفن النبي الله الأربعاء، وقد توفي يوم الإثنين، وما هو إلا انتقال من حياة الهم والغم والتعب والنصب إلى الحياة الطيبة المباركة في الرفيق الأعلى في أعلى الجنان؛ كما ثبت أن النبي اللهم الرفيق الأعلى (١١)» اللهم الرفيق الأعلى، اللهم الرفيق الأعلى (١١)» اللهم الرفيق الأعلى (١١)».

\* قول المصنف رَحِمْ لِللهُ: «وَدُفِنَ جِسْمُهُ».

# فيه مسائل:

الأولى: توكيد على أن النبي على توفي، وردٌّ على غلاة المتصوفة الذين يزعمون: أنه حي في قبره بحياتنا الدنيوية: يأكل ويشرب، ويجامع نساءه؛ فيستغيثون به، ويدعونه من دون الله.

الثانية: أن الله حرم أجساد الأنبياء على الأرض، فهي لا تبلى، عن أوس بن أوس الثقفي شه قال: قال رسول الله على: «إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة: فيه خلق آدم، وفيه قبض، وفيه النفخة، وفيه الصعقة؛ فأكثروا عليَّ من الصلاة فيه؛ فإن صلاتكم معروضة علىً».

قالوا: يا رسول الله، كيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت -يقولون: بليت-؟!فقال: «إن الله وَجُنَّةُ حرم على الأرض أجساد الأنبياء»(").

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) «طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول» (ص ١٩٤-١٩٥).

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه أبو داود (١٠٤٧، ١٥٣١)، والنسائي (٣/ ٩١)، وابن ماجه (١٠٨٥)، وأحمد (٤/ ٨)، بإسناد صحيح علىٰ شرط مسلم.



الثالثة: أنه على دفن حيث قبض في بيت عائشة وسيط عن عائشة وسيط قالت: لما قبض رسول الله على اختلفوا في دفنه، فقال أبو بكر: سمعت من رسول الله على شيئًا ما نسيته، قال: «ما قبض الله نبيًّا إلا في الموضع الذي يحب أن يدفن فيه» فدفنوه في موضع فراشه (۱)!

والحديث ليس فيه حجة للقبورية، حيث قالوا: أنتم تقولون الصلاة في المقابر لا تجوز، فكيف كانت عائشة تصلي في حجرتها، والرسول الله مدفون فيها؟

#### والجواب من وجوه:

١ - بيت عائشة والشخالم يكن مقبرة، والنهي عن الصلاة في المقبرة.

٢- لقد ثبت عن جمع من السلف ومنهم الإمام مالك:أن بيت عائشة قسمان: قسم كان فيه القبر، وقسم يكون فيه عائشة، وبينهما حائط، فكانت عائشة تدخل حيث القبر وهي واضعة ثيابها، أما وقد دفن عمر مع زوجها وأبيها فلم تدخل إلا وهي جامعة عليها ثيابها.

٣- رسول الله ﷺ دفن حيث قبض في بيته، والأصل جواز الصلاة في البيت؛
 فدخول القبر لا يحرم الصلاة في البيت.

وهذا الجواب هو نفسه ما يرد على شبهة القبورية الأخرى: وهي كيف

<sup>(</sup>١) صحيح لغيره: أخرجه الترمذي (١٠٢٣ - تحفة)، والبزار في «البحر الزخار» (٦٠و٦٠)، وأبو يعلى (٤٥) وغيرهم بإسناد ضعيف.

وله شاهد من حديث ابن عباس عيست أخرجه ابن ماجه (١٦٢٨) بإسناد ضعيف.

وشاهد آخر من مرسل عبد العزيز بن جريح: أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٦٥٣٤)، وأحمد (٧١١) بإسناد جيد.

وبالجملة؛ فالحديث صحيح لغيره.

# ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ ﴿ ﴾

تصلون في المسجد النبوي وقبر الرسول الله موجود فيه؟

\* قول المصنف رَحَل الله: «وَبَقِيَ عِلْمُهُ».

فيه مسائل:

الأولى: أن ميراث رسول الله ﷺ هو العلم؛ لأن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا.

عن أبي الدرداء على قال: سمعت رسول الله على يقول: «من سلك طريقًا يبتغي فيه علمًا سلك الله له طريقًا إلى الجنة، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضاء لطالب العلم، وإن العالم ليستغفر له من في السموات ومن في الأرض حتى الحيتان في الماء، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب.

إن العلماء ورثة الأنبياء ، إن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلم، فمن أخذ به؛ فقد أخذ بحظ وافر »(١).

الثانية: تركة الرسول عَلَيْ من مال الدنيا يئول شرعًا إلى بيت المال. عن أبي هريرة على عن النبي عَلَيْ: «لا نورث، ما تركنا صدقة»(١).

وعن عائشة وشف : أن فاطمة بنت رسول الله -صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنها-: أرسلت إلى أبي بكر الصديق بعد وفاة رسول الله وسلم تسأله ميراثها من رسول الله وسلم أفاء الله عليه بالمدينة وفدك وما بقي من خمس خيبر.

<sup>(</sup>۱) حسن: أخرجه أبو داود (٣٦٤١ و٣٦٤٢)، والترمذي (٢٦٨٢)، وابن ماجه (٢٢٣)، وابن ماجه (٢٢٣)، وأحمد (٥/ ١٩٦) والخطيب في «تاريخه» (٢/ ٣٩٨)، من طرق يشد بعضها بعضًا؛ كما جزم الحافظ رَحَمُ لِللهُ في «فتح الباري» (١/ ١٦٠)، وحسنه الإمام ابن قيم الجوزية وشيخنا الألباني -رحمهما الله-.

<sup>(</sup>۲) مسلم (۱۲۷۱).

فقال أبو بكر: أن رسول الله على قال: «لا نورث ما تركنا صدقة، إنما يأكل آل محمد في هذا المال»(١).

الثالثة: لا تُعارض هذه الأحاديث قول الله تعالىٰ: ﴿فَهَبَ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيَّا اللهِ تعالىٰ: ﴿فَهَبَ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ﴾ [مريم:٥-٦].

قال الإمام ابن كثير رَحَل الله : «وليس المراد هاهنا وراثة المال؛ كما زعم ذلك من زعمه من الشيعة، ووافقهم ابن جرير (٢) هاهنا، وحكاه عن أبي صالح من السلف؛ لوجوه:

أحدها: ما قدمناه عند قوله تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَن ُ دَاوُد ﴾ [النمل: ١٦]؛ أي: في النّبوّة والملك؛ لما ذكرنا في الحديث المتفق عليه بين العلماء، المروي في «الصحاح»، و «المسانيد» و «السنن»، وغيرها من طرق عن جماعة من الصحابة: أن رسول الله عليه على: «لا نورث؛ ما تركنا؛ فهو صدقة».

فهذا نصّ علىٰ أن رسول الله علىٰ الله ورث؛ ولهذا منع الصّدّيق أن يصرف ما كان يختص به في حياته إلىٰ أحد من ورثته الذين لولا هذا النّص؛ لصرف إليهم، وهم ابنته فاطمة، وأزواجه التسع، وعمه العباس عبين واحتج عليهم الصدّيق في منعه إياهم بهذا الحديث، وقد وافقه علىٰ روايته عن رسول الله على عمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، وعلى بن أبي طالب، والعباس بن عبد المطلب، وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة، والزبير، وأبو هريرة، وآخرون عبين من وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة، والزبير، وأبو هريرة، وآخرون عبد المطلب،

الثاني: أن الترمذي رواه بلفظ يعم سائر الأنبياء: «نحن معاشر الأنبياء لا نورث» وصححه (۳).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٩٢، ٣٠٩٣)، ومسلم (١٧٥٩).

<sup>(</sup>۲) «جامع البيان» (۱٦/ ٣٧).

<sup>(</sup>٣) قلت: وقد وهم الإمام ابن كثير رَحِمْلَللهُ في هذا؛ فإن الترمذي لم يروه ألبتة بلفظ: (نحن)،

الرابعة: أن الدنيا كانت أحقر عند الأنبياء من أن يكنزوا لها، أو يلتفتوا إليها، أو يهمهم أمرها، حتى يسألوا الأولاد؛ ليحوزوها بعدهم؛ فإن من لا يصل إلى قريب من منازلهم في الزهادة لا يهتم بهذا المقدار: أن يسأل ولدًا يكون وارثًا له فيها.

الخامسة: أن زكريا التَّلَيِّكُلُّ كان نجارًا يعمل بيده، ويأكل من كسبها؛ كما كان داود التَّلِيِّكُلُّ يأكل من كسب يده، والغالب -ولاسيما من مثل حال الأنبياء- أنه لا يجهد نفسه في العمل إجهادًا يستفضل منه مالًا يكون ذخيرة له ولمن يخلفه من بعده، وهذا أمر بيِّن واضح لكل من تأمله وتدبره وتفهمه -إن شاء الله-»(١).

\* قول المصنف رَحَمْ لَللهُ: «نَبِيٌّ لا يُعْبَد».

فيه مسائل:

الأولىٰ: لا يجوز اتخاذ قبر الرسول ﷺ وثنًا يعبد.

بل ليس هو في الكتب الستة ولا في شيء من كتب الحديث المسندة.

قال الذهبي؛ كما في «موافقة الخَبر الخُبر» (١/ ٤٨١): «ليس هو في الكتب الستة».

وقال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١٢/ ٨): «وأما ما اشتهر في كتب أهل الأصول وغيرهم بلفظ: «نحن معاشر الأنبياء لا نورث»، فقد أنكره جماعة من الأئمة، وهو كذلك بالنسبة لخصوص لفظ (نحن)».

وقال في «موافقة الخَبر الخُبر» (١/ ٤٨٢): «وأصل هذا: أن الخبر لم يوجد بلفظ (نحن)، ووجد بلفظ: «إنا»، ومفادهما واحد، فلعل من ذكره بالمعنى، والله أعلم».

قلت: لفظ «إنا»؛ أخرجه النسائي في «السنن الكبرئ» (٤/ ٢٢٩ / ٢٤) - ومن طرقه الحافظ ابن حجر في «موافقة الخُبر الخُبر» (١/ ٤٨١ - ٤٨٢)، وأحمد في «المسند» (١٧٢) وغيرهم بسند صحيح.

وأخرجه أحمد (٢/ ٢٣٤) من حديث أبي هريرة الله الفظ: (إنا)، وسنده صحيح. (١) «قصص الأنبياء» (ص ٤٤-٤٤- «صحيحه» -بتحقيقي).



عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: «اللهم لا تجعل قبري وثناً (١)، لعن الله قومًا اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (٢).

وعن عائشة على قالت: قال رسول الله على في مرضه الذي لم يقم منه: «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» قالت: فلو لا ذاك أبرز قبره، غير أنه خشى أن يتخذ مسجدًا (٦٠).

الثانية: لا يجوز شد الرحال إلى قبره عليه، وإنما تشد الرحال إلى مسجده عليه.

وقد قام شيخ الإسلام ابن تيمية رَجَمُلَللهُ مقامًا محمودًا في إنكار شدِّ الرحال إلى القبر، والتفريق بين الزيارة البشرعية والزيارة البدعية، وقد بسطت القول في ذلك في كتابي: «ابن تيمية المفترئ عليه» (ص٢١-٤٤ ط دار الإمام أحمد).

\* قول المصنف رَحَمْ لِللَّهُ: «ورسولٌ لا يُكَلَّبُ».

## فيه مسائل:

<sup>(</sup>١) أي: لا تجعل قبري صنمًا يصلي ويسجد نحوه ويعبد.

<sup>(</sup>٢) صحيح: أخرجه أحمد (٢/ ٢٤٦)، وابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٣٦٢)، وأبو نعيم في «الحلبة» (٦/ ٢٨٣) و أبو نعيم في «الحلبة» (٦/ ٢٨٣ و٧/ ٣١٧) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٣٣٠)، ومسلم (٥٢٩).

الثانية: كفر التكذيب قليل في الكفار، فإن الله تعالى أيَّد رسله بالآيات، وأعطاهم، من البراهين على صدقهم ما أقام به الحجة وأزال به المعذرة، قال تعالىٰ عن فرعون وقومه: ﴿وَجَمَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَاۤ أَنفُسُهُمۡ ظُلِّمًا وَعُلُوًا ﴾ [النمل: ١٤].

# ولذلك لا يحصر الكفر في التكذيب بل هو أنواع، منها:

 ١ - كفر الإباء والاستكبار: مثل كفر إبليس وكفر اليهود، وهو الغالب على كفر أعداء الرسل، قال الله وَجَنَّكَ : ﴿ إِلَا إِبْلِيسَ أَبِى وَٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

وقال عن اليهود: ﴿فَلَمَا جَاءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ [البقرة: ٨٩]، وكذلك كفر أبي طالب كان عن إباء واستكبار حتى لا يترك دين قومه، فقال منشدًا يبين هذا الأمر:

ولقد علمت بأن دين محمد من خير أديان البرية دينا ليولا الملامة أو حذار مسبة لوجدتني سمحًا بذاك مبينا

٢- كفر الإعراض: بأن يعرض بسمعه أو قلبه عن الرسول والله فلا يصدقه،
 ولا يكذبه، ولا يتعلم دين الله، ولا يعمل به مطلقًا.

٣- كفر الشك: لا يجزم بصدق الرسول الله ولا يكذبه، بل يشك في أمره، ومن كان كذلك؛ فهو كافر.

٤- كفر النفاق: أن يظهر بلسانه الإيمان ويبطن الكفر في قلبه، كحال المنافقين في عهد النبي على وقد قال الله تعالىٰ عنهم: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [النساء: ١٤٥].

وهذه الأقسام كلها من الكفر الأكبر المخرج من الملة والعياذ بالله(١).

<sup>(</sup>١) وقد فصلتها تفصيلًا حسنًا مقرونة بأدلتها في كتابي: «منهج السلف في التكفير» يسَّر الله نشره علىٰ خير وبركة؛ إنه ولي ذلك والقادر عليه.



\* قول المصنف رَحَمُ لِللهُ: «بل يُطاعُ ويُتَبعُ صلوات الله وسلامه عليه وعلىٰ آله وصحبه أجمعين».

#### فيه مسائل:

الأولى: فرض الله طاعة رسوله على استقلالًا: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِى ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ أَنُو اللهِ عَلَمُ اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنكُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

الثانية: حقيقة طاعة الرسول على باتباعه: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِ يَحْبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِ يَحْبِبُكُمُ اللّهُ وَيَغَفِرُ لَكُرْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيبُ اللّهَ قُلُ أَطِيعُواْ اللّهَ وَالرَّسُوكَ فَإِن تَوَلّواْ يَحْبُ اللّهَ لَا يُحِبُ اللّهَ وَيَغَفِر لَكُرْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيبُ أَلْ فَلَ أَطِيعُواْ اللّهَ وَالرَّسُوكَ فَإِن تَوَلّواْ فَإِن اللّهَ لَا يُحِبُ اللّهَ لَا يُحِبُ الْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٣١-٣٢].

الثالثة: وجوب طاعة الرسول في حياته باتباع ما أمر به وترك ما نهى عنه، وبعد موته باتباع سنته الصحيحة.

الرابعة: لا تتم طاعة الرسول على ولا يتحقق اتباعه على الوجه الذي لا يرضاه الله ورسوله؛ إلا باتباع منهج أصحابه على في فهم الكتاب والسنة.

والأدلة على ذلك كثيرة، ولكن من أوضحها: ﴿وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِدِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْدِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلْآئِينَ ٱلْآئَهُمُ وَلَيْمَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْدِينَ قَالُهُمُ اللَّهِ عَنْهُمْ اللَّوبة: ١٠٠].

# ودلالتها على ذلك من وجوه:

١ - أن رب البرية أثنى على من اتبع خير البرية؛ فعلم أنهم إذا قالوا قولًا،
 فاتبعهم متبع، فيجب أن يكون محمودًا.

٢- أن من اتبعهم استحق رضوان الله، وتحقيق رضوان الله واجب، ولذلك؛
 فاتباعهم واجب؛ لأن رضوان الله لا يتحقق إلا بذلك.

٣- اتباعهم هو الطريق القويم لاتباع الرسول على الله سبحانه ذكر السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار وأثنى على اتباعهم، ولو لم يكن اتباع السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار وهم الصحابة هو الطريق لاتباع الرسول على الما ذكرهم وأثنى على اتباعهم.

وأمر آخر أن اتباع الرسول على الله لله يذكر في هذه الآية، وإنما ذكر اتباع الصحابة هيسم في فدل على أن اتباعهم هو الطريق الأوحد لاتباع الرسول الله المسادة المسا

هذا وقد استقصيت هذه الحقيقة المنهجية في جملة من مصنفاتي: «لماذا اخترت المنهج السلفي؟»، و «إتحاف ذوي الشرف بمرويات منهج السلف»، و «المنهج السلفى: حجيته وأدلته وبيناته».

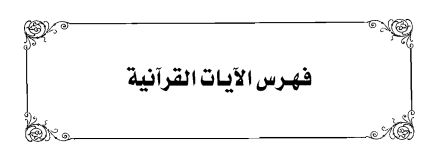
قال مقيده الفقير إلى ألطاف مولاه القدير: أبو أسامة سليم بن عيد بن محمد بن حسين الهلالي السلفي الأثري - عامله الله بلطفه الخفي -: هذا آخر ما قاله فمي ورقمه قلمي في هذا الشرح الأثري المبارك على هذه الرسالة الطيبة، سائلًا مولاي وَحَمَّلًا أن يجعله لأهل السنة جامعًا، ولأهل العلم نافعًا، ولأهل الأهواء والبدع قامعًا، وأن يجعله في صحائف أعمالي ومثاقيل حسناتي يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

وكان في مجالس أسبوعية متعددة -جمعتنا بإخوان أصفياء وتلاميذ أوفياء-: آخرها يوم الإثنين لثلاث ليال بقيت من رجب الفرد سنة ١٤٣٠هـ في مكتبتي العامرة -بإذن الله- بعلوم الكتاب والسنة في داري في عمان البلقاء الآمنة عاصمة جند الأردن في بلاد الشام المحروسة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رَفْخُ جبر (لرَّحِنُ (لِفِرَى كِ رُسِكْتِر) (لِفِرُنُ (لِفِرُوكِ www.moswarat.com

### ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة الح



#### سورة البقرة

| ۲۳۰              | ﴿ الْمَرْ آَنَ ذَٰلِكَ ٱلْكِتَابُ لَارَبُ فِيهُ ﴾                                                        |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تَّقُونَ﴾ ۲۷، ۲۹ | ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَ |
| o                | ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ أَسْكُنْ أَنتَ وَزُوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا       |
| Υ ٤ ٧            | ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَٱسْتَكْبَرَ وَكِانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾                                     |
| 107              | ﴿ فَجَعَلْنَهَا نَكُلًا لِمَائِينَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾               |
| ٦٤               | ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ، ﴾.        |
| ۲۷، ۲۲، ۲۵، ۵۷   | ﴿ بَكَيْ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ, لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ, أَجْرُهُ, عِندَ رَبِّهِ عِنْ.           |
| ξν               | ﴿رَبَّنَا نَقَبَّلْ مِنَّآ ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾                                       |
| ١٧٨              | ﴿ رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَآ أُمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ ﴾                |
| ١٧٨              | ﴿ وَوَضَّىٰ بِهَآ إِبْرَهِ عُمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَنبَنِيٓ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ    |
| ξν               | ﴿ كَمَآ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنْنِنَا وَيُزَكِّيكُمْ ﴾          |
| 184              | ﴿ لَن نُّوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾                                                     |
| 01               | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيَكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾                                        |
| ٤٧               | ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مَأَةِ انْرَهِ عَو اللَّا مِن سَفِة نَفْسَهُ ﴿                                      |

| ﴿ ٱلْحَجُ أَشْهُ رُ مَعْ لُومَاتُ ﴾                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ﴾                                                                           |
| ﴿ وَمَن يَرْتَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ ﴾                                            |
| ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَكَرَىٰ تَهْ تَدُوا أَقُلْ بَلْ مِلَّةَ إِنْزَهِ عَرَ حَنِيفًا ﴾           |
| ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أَنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﴾                                                       |
| ﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَأَذَرَهُ ثُمْ فِيهَ أَلَّ ﴾                                                     |
| ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰٓ إِبْرَهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ ﴾    |
| ﴿ وَأَحْسِنُوٓ أَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾                                                      |
| ﴿ وَلِلَهُ كُورَ إِلَهُ وَاحِدُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴾                              |
| ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمْ ﴾                                                                 |
| ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوثُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾١٤٤                  |
| ﴿ فَأَتُوا حَرَّتَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾.                                                                     |
| ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى ﴾                                         |
| ﴿ وَلَوْ شَكَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَكَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ﴾١٥٤ |
| ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُ مِ مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ۗ ﴾                    |
| ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيتِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ ٢٠٧             |
| ﴿ أَوۡ كَاۡلَّذِى مَـٰزَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِىَ خَاوِيَةُ عَلَىٰ عُرُوشِهَا ﴾                                |
| ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ = وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾                                 |
| سورة آل عمران                                                                                                 |

﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ ﴾

|                        | يَهِـ دَاللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَ إِكَهُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَاتِهِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾ .   | ﴿ شَ            |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| ۸١                     | رَّهُمْ فِي دِينِهِ مِ مَّا كَانُواْ يَفْ تَرُونَ ﴾                                                                 | ﴿وَعَ           |
| مُورٌ رَّحِيثُ ﴾ . ٢٤٨ | ﴾ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ۚ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ عَ | ﴿ قُلَ          |
| ٧٧                     | ُ ٱلدِّينَ عِنْدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾                                                                            | ﴿ إِنَّ         |
| ٧٨                     | نَا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِيَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                                         | ﴿ فَلَمَّ       |
| ۹٠                     | إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾                                               | ﴿ قُلْ          |
| ۲ ۶                    | لِكِن كُونُواْ رَبَّكِنِيِّنَ بِمَاكُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِئنبَ وَبِمَاكُنتُمْ تَدْرُسُونَ ﴾                      | ﴿وَكَ           |
| 178371                 | حِي ٱلْمَوْقَىٰ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                  | ﴿وَ <b>أُ</b> ـ |
| ٤٥                     | مَهَ يَقًا لِمَا بَيْنَ يَدَىًّ مِنَ ٱلتَّوْرَكِةِ ﴾                                                                | ﴿ وَمُو         |
| 71, +7, 70             | ٱللَّهَ رَقِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَنَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾                                                | ﴿ إِنَّ         |
| Λξ                     | يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآعٍ بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ ﴿                                     | ﴿ قُلُّ يَ      |
| 117                    | رُرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِيْ قَالُواْ أَقْرَرْنَا ﴾                                              | ﴿ءَأَقَ         |
| لْمُشْرِكِينَ ﴾ ٧٩     | كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِكِن كَانَ حَنِيفًا مُّسْلِمًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱأ            | ﴿ مَا أَ        |
| بَعُونَ ﴾ ٧٥           | َ أَسْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِوَٱلْأَرْضِ طَوَّعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْدُ                                     | ﴿وَلَهُ         |
| ١٣١                    | تَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّذِيَّ أُعِدَّتُ لِلْكَفِرِينَ ﴾                                                               | ﴿ وَٱذَّ        |
| ١٨٨                    | اْ مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْ لِهِ ٱلرُّسُ لُ ﴾                                                  | ﴿ وَمَا         |
| 11                     | لَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَأَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ                                   | ﴿أَفَعَ         |
| ٧٧،٧٢،١٢               | نَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ ﴾                                                    | ﴿ وَمَ          |
| 11*                    | ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾                                                                                 | ﴿فَإِنَّ        |
| 104                    | كُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنيَ ا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾                                                      | ﴿مِنه           |
| 109                    | مَّاۤ أَصَٰنِبَتَّكُم مُّصِيبَةٌ قَدۡ أَصَبۡتُم مِّثۡلَيۡهَا قُلۡنُمْ أَنَّى هَلَآاً ﴾                              | ﴿أُوَلَ         |

| ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَّا ﴾ ٣٨  |
| ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوا وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا ﴾ ٢٤     |
| ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ ٢٦، ٣٦                        |
| سورة النساء                                                                                                     |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَازَوْجَهَا ﴾٣٠ |
| ﴿ وَسْتَكُوا ٱللَّهَ مِن فَضْ لِهِ عَ ﴾                                                                         |
| ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُر ۗ ﴾       |
| ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ ٧٧، ٢١، ٥١ ع، ٧٥                  |
| ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ ٢٦     |
| ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾                                                                |
| ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ ٧٥، ٧٧                |
| ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلۡكِتَٰبِ لَا تَغۡـٰلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾                                                         |
| ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَر بَيْنَهُمْ ﴾ ٧٥، ١٣٧                      |
| ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتًا ﴾                                           |
| ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَائِلُوكُمْ ﴾                                              |
| ﴿ زُّسُكًا مُّبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اُللَّهِ حُجَّةً ﴾٠٠٠                     |
| ﴿ مَّاۤ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَهِزَا لَلَّهِ ۖ وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَهِن نَّفْسِكَ ﴾               |
| ﴿ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ ﴾                                                            |
| ﴿ فَإِن نَنَزَعَنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾                                         |

# ك الثلاثة البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ا

| بِتَنَ مِنْ بَعْدِهِۦ﴾                                    | ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَٱلنَّهِ                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لَوَجَدُواْفِيهِ ٱخْيِلَافًا كَثِيرًا ﴾٢٣٠                | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوَّكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللَّهِ                                                                                                           |
| ≥َثِيرًا ﴾                                                | ﴿ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْذِلَ فَا ص                                                                                                                |
| 7 & V                                                     | ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾                                                                                                                       |
| لائدة                                                     | سورة ا                                                                                                                                                                                 |
| سَتِي ﴾                                                   | ﴿ الْيُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعَ                                                                                                                    |
| ﴾ ٱلْأَخِرُةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾                         | ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَٰنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ، وَهُوَ فِي                                                                                                                      |
| ةِ فَأُغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ ٥٠ ١٧٢                     | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْ                                                                                                                     |
| يخ أَبْنُ مُرْيَعَ ﴾                                      | ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُواۤ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِ                                                                                                                          |
| ى وَرَبِّكُمْ ﴾ ٥٣                                        | ﴿ مَاقُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَاۤ أَمَرْتَنِي بِهِ ٤ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَقِّ                                                                                                        |
| وَنْهُ ٱلنَّارُّ ﴾                                        | ﴿ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَدَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْ                                                                                                             |
| اَلِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾                                   | ﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَّمً                                                                                                             |
| ا ٱلنَّبِيُّون ﴾ا١٣٥                                      | ﴿ إِنَّآ أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئِةَ فِيهَاهُدًى وَثُورٌ يَحَكُمُ بِهَ                                                                                                                   |
| ١٣٤،٧٧                                                    | ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾                                                                                                                                     |
| يَدُيْهِ مِنَ ٱلْكِتَٰبِ ﴾                                | ﴿ وَأَنَّزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ                                                                                                              |
| يسُولِي ﴾                                                 | ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبَِّنَ أَنْ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَ                                                                                                                   |
| 178                                                       | ﴿ وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِي ﴾                                                                                                                                               |
| ُلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾١٧٦ | ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱ                                                                                              |
| YYY                                                       | هُوْهُ إِلَّا لَأَدْ مِنْ كُوْهُمْ الْمُعْدِدُ لِنْ هَا لَهُ آلِكُ إِلَيْ حَسِمُ مِعِيْدُ<br>هُوْهُ إِلَّا لَأَذْ مِنْ كُوْهُمْ الْمُعْدِدُ لِنْ هَا لَهُ آلِكُ إِلَيْ حَسِمُ مِعِيْدُ |



#### سورة الأنعام

| ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَادَةً قُلِ ٱللَّهُ ﴾                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَئِهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم شُهْ تَدُونَ ﴾ ٦٦     |
| ﴿ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ ِ مَن يَشَآ أَهُ مِنْ عِبَادِهِ ۦ ﴾                                                |
| ﴿ قُل لَّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ﴾ • ٥    |
| ﴿ قُلُّ إِنَّا صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾                                   |
| ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلْلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوْتِ ﴾                                                           |
| ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمَثَالِهَا وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّتَةِ فَلَا يُجْزَى ٓ إِلَّا مِثْلَهَا ﴾١٣٩   |
| ﴿ وَلَوْ شَاءَ أَلِنَّهُ مَا فَعَالُوهُ ۚ فَذَرْهُمْ مَ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾                                             |
| ﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْلُوَ شَاءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكَنَا وَلآ ءَابَآ أُوْنَا وَلاَحَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ ﴾ ٥٠ |
| ﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَهِ لَمَ نَهُمُ ٱقْتَادِهُ ﴾                                                      |
| ﴿ وَذَرُوا ظَلِهِ رَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ وَ ﴾                                                                         |
| ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَعْمَلُ رِسَالَتَهُ، ﴾                                                                       |
| سورة الأعراف                                                                                                            |
| ﴿ فَلَنَسْ عَكَنَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْ عَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾                                         |
| ﴿ يَنَنِي ٓءَادَمَ لَا يَفْنِنَنَّكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كُمّا ٓ أَخْرَجَ أَبُويَكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ ﴾١٤٧                   |
| ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنَّهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبِغَي بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ |
| ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِسَّتَةِ أَيَّامٍ ﴾ ٢٢، ٢٨                        |
| ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَاتُ وَٱلْأَمْنَ ﴾                                                                                     |
| ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْكِئْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾ ٥٥            |

# ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ إِ

| ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ـ فَقَالَ يَكَفُومِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ ﴾ ٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۚ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ﴿ أَعَبُدُواْ ٱللَّهَ مَالَكُمْ مِنَّ إِلَهِ غَيْرُهُ وَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَتِنَا وَلِقَكَآءِ ٱلْآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ﴿ وَمَا نَنِقِمُ مِنَّا إِلَّا أَنْ ءَامَنَا إِنَّا يَنْتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآءَتْنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ﴿ قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَاضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ﴿ أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُم ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ﴿ أَيْشَرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآ أَهُ ٱلْخُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَنَهِهِ ۚ ﴾ ١٢٨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَآ أَنفُسَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَ يَلِكَ لَا يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَيِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ وَيَسْجُدُونَ ﴾ ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سورة الأنفال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُۥ ﴾ ١١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ﴿ وَيُنَزِلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ ع اللهِ عَلَيْكُم مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ ع اللهِ على اللهِ على اللهِ على اللهِ على اللهُ على |

| ﴿ وَيُذَهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ ٱلشَّيْطَنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ﴾ ٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُوْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنِّيئُ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتِّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُكُ وَلِلرَّسُولِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ ٱلْمَلَتَمِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَسَرَهُمْ ١٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُثِيتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| سورة التوبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَجِدَ اللَّهِ شَهِدِينَ عَلَىٓ أَنفُسِهِم بِٱلْكُفْرِ ﴾ ١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مْرَضُواْ مَآءَاتَنَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرْكِمِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُمْ اللَّهُ اللَّهِ مَعَ اللَّهُ مِنْ أَمْوَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطُهِّرُهُمْ وَتُرْكِمِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّا صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل |
| ﴿ لَا تَحْدَزَنْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَ رُواً وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّلِقِ رِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ ﴿٢٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ﴿ لَقَدُ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ ٢٠٠، ٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ﴿خُذْمِنْ أَمُولِكِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌّ لَكُمْ ﴿ ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ﴿ وَعَلَى ٱلنَّاكَثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّقُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ﴾ ١٥٧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱشَّتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُ مَ وَأَمُواَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| سورة يونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

﴿ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ فَأَعَبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ ......٥٣

| وُلِلَّاذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسُنَىٰ وَزِيكَ ادَّةً ﴾                                                                                    |             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكَهُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّشْلِهِ وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم ﴿ ٢٢٨                                      | ×           |
| إِ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ ۚ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ﴾                                               | <b>*</b>    |
| ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ ﴾                                           | je.         |
| إِن كُنْهُمْ ءَامَنْهُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓ أَ إِن كُنْهُم مُّسْلِمِينَ ﴾                                                    | ×           |
| ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنْهُمْ ءَامَنهُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَّكُلُوٓ أَ إِن كُنْهُم مُّسْلِمِينَ ﴾                          |             |
| إِ حَتَّى إِذَآ أَذْرَكَ مُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ, لآ إِللهَ إِلَّا ٱلَّذِيٓ ءَامَنتْ بِهِ عَبُوٓ أَ إِسْرَتِهِ مِلْ ﴿ ١٠٠٠ ٨٠ | è           |
| وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا لَنَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَ انِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ ﴾                                          | <b>*</b>    |
| سورة هود                                                                                                                                  |             |
| أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَّهُ قُلْ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ، مُفْتَرَيَّتِ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم ﴿ ٢٢٨.                    | <b>*</b>    |
| مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَّا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا ﴿                                                | <i>§</i>    |
| هَ أَوْلَاءِ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِهِمْ أَلَا لَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ ١٤٠                                          | è           |
| مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ ﴾                                                                                              | <b>*</b>    |
| إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّيكُمْ مَّامِن دَآبَّةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ إِنَاصِينِهَا ﴾                                 | è           |
| وَ إِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۚ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾ ٥٢                                                          | À           |
| فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَتُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ ٨٥                                                 | è           |
| سورة يوسف                                                                                                                                 |             |
| وَمَآ أَنتَ بِمُوۡمِنِ لَنا وَلَوۡ كُنّا صَدِقِينَ ﴾                                                                                      |             |
| إِنِ ٱلْمُكُمُّ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوٓ ا إِلَّآ إِيَّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ﴾                                | <b>P</b>    |
| مَاتَغَبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءَ سَمَّيْتُمُوهَآ أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُم ﴾٥٥                                                  | <i>&gt;</i> |

| ٣٢                                              | ﴿ إِنَّمَآ أَشَكُواْ بَثِّي وَحُرْنِيٓ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                             |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ادِيثِ ﴾ ٧٩                                     | ﴿ رَبِّ قَدْ ءَا يَنْتَنِي مِنَ ٱلْمُلِّكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَ    |
| ۲۸                                              | ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِأَلَّهِ إِلَّا وَهُم ثُشْرِكُونَ ﴾                  |
| رَأَتَبَعَنِي ﴾                                 | ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ      |
| •                                               | سورة الرعد                                                                         |
| بِمَا صَبْرَتُمْ فَنِعْمَ عُفْنِي ٱلدَّارِ ﴾١٣٣ | ﴿ وَٱلْمَلَتِ كَةُ يَدُّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابِ اللَّهُ عَلَيْكُم        |
| 779                                             | ﴿لِكُلِّ أَجَلِ كِتَابٌ ﴾                                                          |
| P                                               | سورة إبراهيا                                                                       |
| رْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ ٨ ، ١٠       | ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوَا     |
|                                                 | ﴿ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾                                                 |
| لُهَا ثَابِتٌ ﴾                                 | ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ أَصْ               |
| كَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا ﴾١٣٨                    | ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرُّ مِتْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَا كَارَ     |
|                                                 | سورة الحجر                                                                         |
| 109                                             | ﴿ ۞ نَبِّئْ عِبَادِى أَنِّي أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيـمُ ﴾                         |
| 77                                              | ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾                       |
|                                                 | سورة النحل                                                                         |
| کُوُک﴾                                          | ﴿ أَنَّ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنَّهُ, وَتَعَلَّى عَمَّا يُشْرِ |
| 19                                              | ﴿ وَإِن تَعَكُّدُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَآ ﴾                             |
| ۲۰۸،۱۳۵،۵۳                                      | ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ            |

| ١٦                                                | ﴿ فَسَتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾                          |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٠                                                | ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلٰتِكَ ٱلذِّكَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ﴾                            |
| غُرُفَ ﴾ ١٨٢،٦٢،١٨٨                               | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْ                 |
| بعر ﴾                                             | ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِي     |
| حَلَالٌ وَهَلَذَا حَرَامٌ ﴾٢٢٤                    | ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدًا                     |
| ۱۸٤،١٥٩                                           | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ                |
| راء                                               | سورة الإسر                                                                           |
| حَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ ٦٣، ٢١٠    | ﴿ شُبْحَانَ ٱلَّذِي ٓ أَمْرَىٰ بِعَبْدِهِ ۚ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْهَ          |
| وُرًا ﴾ ٢٥، ١٣٦،                                  | ﴿ ذُرِّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكَّ                   |
|                                                   | ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾                           |
| ١٤٧                                               | ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ ﴾                  |
| لِي هَلَذَا ٱلْقُرْءَانِ ﴾٢٢٨، ٢٣٥                | ﴿ قُل لَّهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْ           |
| نْبُوعًا ﴾                                        | ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِرَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَ              |
| قَالُوٓا أَبُعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا ﴿ ١٣٨ | ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلَّا أَن           |
| رُضِ بُصَآبِر ﴾ ١٢٥                               | ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَـُ وُلَآءٍ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَا وَتِ وَٱلْأَرْ      |
| <u>ن</u>                                          | سورة الكها                                                                           |
| عِوْجَا ﴾                                         | ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِئنَبَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ: |
| مِّ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾                            | ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُ          |
| 1 & 1                                             | ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا ﴾.              |
|                                                   | ﴿ أَمَّاالسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَكِمِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِفَارَ،         |

| ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبِلُغَ آأَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا ﴾ ١٥٨                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ فَمَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَإِيْشُرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ وَأَحَدًا ﴾ ٣٧ |
| سورة مريم                                                                                                                   |
| ﴿ فَهَبَ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا ﴾                                                                                        |
| ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَأَعُبُدُوهُ ۚ هَذَا صِرَطُ مُّسْتَقِيمٌ ﴾                                            |
| سورة طه                                                                                                                     |
| ﴿ قَالَ لَا تَخَافَاً إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾                                                                 |
| ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَنْمُوسَىٰ ﴾                                                                                     |
| سورة الأنبياء                                                                                                               |
| ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴾                                               |
| ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ رَكَّ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ ٥٣  |
| ﴿ أُوَلَمْ بَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَنَا رَتْقًا فَفَنَقْنَاهُمَا ﴾٢٣٢                    |
| ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِمِن قَبْلِكَ ٱلْخُلَّا ۗ أَفَإِين مِّتَّ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴾٢٣٩                                  |
| ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَــَبُلُ فَأَسْتَجَبْ نَالَهُ ، ﴾                                                              |
| ﴿ وَزَكَرِ تَكَا إِذْ نَادَكَ رَبَّهُ وَبِّ لَا تَذَرْنِي فَكُرُدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾                           |
| ﴿ إِنَّ هَاذِهِ مَ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَكِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ ٥٣                                        |
| ﴿ كَمَابَدَأَنَآ أَوَّلَ خُلِقٍ نُعِيدُهُۥ وَعَدًا عَلَيْنَآ إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴾ ١٣٩                                  |
| ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾                                                                        |

#### سورة الحج

| ﴿ وَمَن يُشَرِكُ بِأَللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّايْرُ أَوْ تُنَّهُوِي بِهِ ٱلرِّيحُ ﴾ ٦٧ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾                                          |
| ﴿ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَا لَكُر مِن شَعَت بِرِ ٱللَّهِ لَكُور فِيهَا خَيْرٌ ﴾                                             |
| ﴿ ذَالِكَ بِأَبَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَانَعُونَ مِن دُونِهِ عَهُوَ ٱلْبَاطِلُ ﴾ ٨٥                          |
| ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنْزِعُنَّكَ فِي ٱلْأَمْنِ ﴾٧٨                                |
| ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَابٍ ﴾ ١٤٨                |
| ﴿ ٱللَّهُ يَصَطَفِي مِنَ ٱلْمُلَيْحِكَةِ رُسُلًا ﴾                                                                        |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَرْكَعُواْ وَأَسْجُدُواْ وَأَعْبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾                                   |
| سورة المؤمنون                                                                                                             |
| ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِّن طِينٍ ﴾                                                               |
| ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعَّدَ ذَالِكَ لَمَيْتُونَ ١٣٩ فَمُ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَ مَا قِبْتُعَنُّونَ ﴾١٣٩                  |
| ﴿ أَعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ ۗ ﴾                                                                 |
| ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَالِحًا ۚ إِنِّي بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ ٥٥، ٥٥، ٥٥  |
| ﴿ قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَآ إِن كُنتُم تَعْاَمُونَ ﴾                                                             |
| ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾                                    |
| سورة النور                                                                                                                |
| ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ ﴾                     |
|                                                                                                                           |



#### سورة الفرقان

| ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ - لِيَكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا ﴾                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرُهُ وَنَقَدِيرًا ﴾                                                                 |
| ﴿ وَأَتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِهِ ۚ ءَالِهَ لَمْ كَغَلْقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ﴾                             |
| ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ ٱلْأَسْوَاقِ ﴾ ٢٠٩                           |
| ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَ لَهُ رَنْسَبًا وَصِهْرًا ۗ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾٢٠٤      |
| ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ۗ لاَّرْضِ هَوْنَا ﴾                                            |
| ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ ﴾ 1٨ |
| سورة الشعراء                                                                                                       |
| ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ ﴾                                                   |
| ﴿ وَٱلَّذِى هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴾                                                                          |
| ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَا لُّ وَلَا بَنُونَ ١٠٠٠ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾                       |
| ﴿ كُذَّبَتَ فَوْمُ نُوجٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾                                                                          |
| ﴿ كُذَّبَتَ قَوْمُ نُوجٍ ٱلْمُرْسَلِينَ آنَ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَنُوهُمْ نُوحٌ أَلَانَا قَوْنَ ﴾                    |
| ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَلِحٌ أَلَا نَنَّقُونَ ﴾ 33                |
| ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّ إِذْ قَالَ لَمُمَّ أَخُولُهُمْ لُوطُّ أَلَا نَنَّقُونَ ﴾ ٥٥          |
| ﴿ كَذَبَ أَصْحَابُ لَيْكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ اللهُ إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبُ أَلَا نَتْقُونَ ﴾ ٥٥                   |
| ﴿ وَٱتَّا قُواْ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلْجِيِلَّةَ ٱلْأَوَلِينَ ﴾                                                   |
| ﴿ وَمَا نَنَزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيَطِينُ اللَّ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾                          |

#### سورة النمل

| ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَانَتْهَا أَنفُهُمُ مَظُلَّمًا وَعُلُوًّا ﴾ ٢٤٧،١٢٥                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُرِدَ ﴾                                                                             |
| ﴿ إِنَّهُ مِن شُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ مِيسَدِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيدِ ﴾                                  |
| ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا ٓ إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾                           |
| ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾٧٨                    |
| ﴿ أَمَّن يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوءَ ﴾                                              |
| ﴿ قُلْ هَا تُواْ بُرْهَا نَكُمْ إِن كُنتُمْ صَلِاقِينَ ﴾                                                       |
| سورة القصص                                                                                                     |
| ﴿ يَتَأَيُّهُ الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرِي ﴾                                              |
| ﴿ ٱلَّذِينَ ءَالَّيْنَ هُمُ ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِهِ عِ هُم بِهِ عِنْوَمِنُونَ ﴾                                 |
| ﴿ وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ ﴾                                                                 |
| ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكَ لَرَّادُّكَ إِلَى مَعَادِ ﴾                                        |
| سورة العنكبوت                                                                                                  |
| ﴿ فَأَبْنَغُواْ عِندَ اللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ﴿ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ٣٠، ٣٢         |
| ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَالِكُمْ خَلِّرٌ لَّكُمْ ﴾ ٥٢          |
| ﴿ فَعَا مَنَ لَهُ رُلُوطٌ ﴾                                                                                    |
| ﴿ إِنَّ ٱلصَّكَانُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾                                                |
| ﴿ وَكَذَالِكَ أَنَزَلُنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ فَالَّذِينَ ءَالَيْنَاهُمُ ٱلْكِئَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۗ ﴾ ٢٢٧ |



| لَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ ٢٣  | ﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَ          |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| سورة الروم                                                                             |                                         |
| لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ يَعْلَمُونَ ظَنْهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ ٦١          | ﴿ وَلَنَكِئَ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا      |
| نَقَكُم مِّن تُرَابٍ ﴾                                                                 | ﴿ وَمِنْ ءَايَــتِهِ عَأَنْ خَلَ        |
| ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴾                                 | ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَىٰ فِي ٱ    |
| خَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ، وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْهِ ﴾                                     | ﴿وَهُوَالَّذِى يَبْدَؤُا ٱلْه           |
| وِ حَنِيفًا أَفِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ ٢٠٧، ٢٤             | ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ           |
| زِ وَٱلْبَحْرِبِ مَا كَسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾                                       | ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ        |
| سورة لقمان                                                                             |                                         |
| إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَىٰ ﴾١٧٣        | ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجَهَا مُ             |
| سورة السجدة                                                                            |                                         |
| لَّ نَفْسٍ هُدَ نِهَا وَلِنَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلاَّنَّ جَهَنَّمَ ﴾١٥٤    | ﴿ وَلَوْشِئْنَا لَآنَيْنَاكُمُ          |
| لَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ شُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِرَيِّهِمْ ﴿ ١٦٦ | ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِكَايَنِيِّنَا ٱلْ |
| فَفِيَ لَهُمُ مِّن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾               |                                         |
| سورة الأحزاب                                                                           |                                         |
| نَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَلِنْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ ١٣٧                   | ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّ      |
| مَدِمِّن رِّجَالِكُمُّ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ ﴾٧٨، ١٣٥، ١٩٠، ٢٠٧                   |                                         |

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ ٱلْكَنْفِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ خَلِدِينَ فِيهَاۤ أَبُدًّا ﴾ .....

| ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا ﴾ ٥٧ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة سبأ                                                                                                     |
| ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ كَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾                   |
| ﴿ حَتَى إِذَا فُرِيعٍ عَن قُلُوبِهِ مَ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقِّ ۗ ﴾               |
| ﴿ وَمَا ٓ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾                                    |
| ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِلَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ لَنَفَكُرُواْ ﴾٢٣٣      |
| سورة فاطر                                                                                                    |
|                                                                                                              |
| ﴿ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِيكَةِ رُسُلًا ﴾                        |
| ﴿ ذَالِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ ﴾                                                               |
| ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةِ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ ١٣٥                                                      |
| سورة پس                                                                                                      |
| ﴿ وَالشَّمْسُ تَحْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ الْذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ ٢٧                       |
| ﴿ وَٱلْقَـمَرَقَدَ رَنَكُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴾                                 |
| ﴿ قُلْ يُحْدِيهَا ٱلَّذِى ٓ أَنشَا لَهَآ أَوَّلَ مَرَةً ﴿ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيكُ ﴾                     |
| سورة الصافات                                                                                                 |
| ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُۥ هُمُ ٱلْبَاقِينَ ﴾                                                               |
| ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقًا كُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾                                                                 |
| ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾                                                 |



#### سورة ص

| ﴿ وَعِجِبُوٓا أَن جَاءَهُم مُنذِرُ مِنْهُم ۗ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا سَحِرُ كَذَابُ ﴾٢٢٢           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ أَجَعَلَ أَلْاَ لِهَا قَاحِدًا ۚ إِنَّ هَٰذَا لَشَىٰ مُ عُجَابٌ ﴾                                   |
| ﴿ وَٱذَّكُرْ عَبْدَنَا ٓ أَيُّوبَ ﴾                                                                   |
| ﴿ وَأَذَكُرْ عِبْدَنَآ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَ وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِ ﴾           |
| ﴿ وَأَذَكُرْ عِبْدَنَآ إِبْرَهِيمُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِ ﴾١٣٦       |
| ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِ كَلَّهِ إِنِّي خَلِقُ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴾                           |
| سورة الزمر                                                                                            |
| ﴿ إِنَّكَ مَيِتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾                                                             |
| ﴿عِندَ رَبِّكُمْ تَغْنَصِمُونَ ﴾                                                                      |
| ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۗ أُولَيْتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾                       |
| ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾                                                                 |
| ﴿ ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾                                    |
| ﴿ وَلَقَدۡ أُوحِىَ إِلَيۡكَ وَ إِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبۡلِكَ لَبِنۡ أَشۡرَكۡتَ لَيَحۡبَطۡنَ عَمُلُكَ ﴾ |
| سورة غافر                                                                                             |
| ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّ كُم مِّن كُلِّ مُتَكِّبِرٍ ﴾                           |
| ﴿ ٱلنَّادُيُعُرَضُونَ عَلَيْهَا غُذُوًّا وَعَشِيًّا ۚ ﴾                                               |
| ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُ م مَّن قَصَصْنَا عَلَيْك ﴾ ١٣٧                    |

#### سورة فصلت

| ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أَنَا بَشَرٌ مِّشُلُكُمْ ﴾                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْحِكَ أُ ﴾               |
| ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَنلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ ٧٦       |
| ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْ لُ وَٱلنَّهَ ارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا شَنْجُدُواْ لِلشَّمْسِ ﴾ ٢٥                     |
| ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيهِ ۚ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَلْشِعَةً فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾١٤٥ |
| ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِيهِ } وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾               |
| ﴿ سَنُرِيهِ مْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِ مْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾               |
| سورة الشورى                                                                                                             |
| ﴿ وَمَا أَخْلَفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ ﴾                                                      |
| ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى أَمُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾                                                            |
| ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِينَ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ ﴾١٣٧.                            |
| ﴿ وَٱلَّذِينَ يُعَاجُّونَ فِي ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ، حُجَّنَّهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ ﴿ ٢٢٧     |
| ﴿ قُلُ لَّا أَسْئَلُكُو عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبِيٰ ﴾                                          |
| سورةالزخرف                                                                                                              |
| ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴾١٢٥          |
| ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ ٨٤                               |
| ﴿ وَإِنَّهُۥ لَذِكُرٌ لَّكَ ۚ وَلِقَوْمِكَ ﴾                                                                            |
| ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَهُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴾ ٢٣                                         |

| ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَدُّ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَّ إِسْرَةِ يل ﴾                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ هُو رَبِّي وَرَبُّكُونَ فَاعْبُدُوهُ هَنذَا صِرَطْ مُسْتَقِيمٌ ﴾ . ٢٠، ٤٥        |
| ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِّي وَرَثِّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَاذَا صِرَطْ مُسْتَقِيمٌ ﴾                                                         |
| ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ۚ فَأَنَّى يُوْفَكُونَ ﴾                                                     |
| سورة الدخان                                                                                                                               |
| ﴿ وَإِنِّي عُذْتُ بِرَبِّى وَرَبِّكُمُ أَن تَرْجُمُونِ ﴾                                                                                  |
| سورة الجاثية                                                                                                                              |
| ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن نَجْعَلَهُ مَ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾                                             |
| ﴿ وَخَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْهِ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ ٣٦                                       |
| ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنِّيا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَّا إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾                                |
| سورة الأحقاف                                                                                                                              |
| ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ ٱلدُّنْيَا وَٱسْتَمْنَعْتُم بِهَا ﴾ ٧٢ |
| ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ فَلَا خَوَقْ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُون ﴾١٩.                       |
| سورة محمد                                                                                                                                 |
| ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ مَا ثُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَكَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ ﴾                |
| سورة الفتح                                                                                                                                |
| ﴿ مُعَالِّ رَسُولُ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                              |

#### سمرة الحجرات

| سوره ۱ منبت                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ ﴾                       |
| سورة ق                                                                                                                |
| ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً مُّبِنَرَّكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَنَّاتٍ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ ﴾                   |
| ﴿ وَغَنَّ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾                                                                  |
| سورة الذاريات                                                                                                         |
| ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ ۗ لِلْمُوقِنِينَ أَنْ وَفِي ٓ أَنْفُسِكُم ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾٢١                         |
| ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِلِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾                                                           |
| سورة الطور                                                                                                            |
| ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُهُۥ بَلِ لَا يُؤْمِنُونَ ١٢٨ فَلْيَأْتُوا بِعَدِيثِ مِثْلِهِ ۚ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴾٢٢٨ |
| ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَى عِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾                                                           |
| سورةالنجم                                                                                                             |
| ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ آلَ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾                                                 |
| ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا آوْحَىٰ ﴾                                                                            |
| ﴿ أَفَرَ ءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ١ وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِئَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾٥٨                                      |
| ﴿ فَلَا تُرَكُّوا أَنفُكُمْ هُو أَعْلَرُ بِمَنِ ٱتَّقَىٰ ﴾                                                            |
| سورة القمر                                                                                                            |
| ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتُهُ بِقَدَرِ ﴾                                                                           |

﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ ....

#### سورة الواقعة

| ﴿ فَلَوْ لَآ إِذَا بِلَغَتِ ٱلْخُلُقُومَ ﴿ مَنْ وَأَنتُمْ حِينَإِ لِنَظُرُونَ ﴾                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة الحديد                                                                                                                          |
| ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ عَلَىٰ عَبْدِهِ ۗ ءَايَنتِ بَيِّنَتِ لِيُّخْرِجَكُمْ مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلتُّورِ ﴾ ٦٤                 |
| ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كُنْ مِن قَبْلِ أَن نَبْراً هَا ﴾١٥٢                      |
| ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ مَا ٱلنَّابُوَّةَ وَٱلْكِتَبَ ﴾                                                                       |
| سورة المجادلة                                                                                                                        |
| ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّاهُو رَابِعُهُمْ وَلَاخَسَةٍ إِلَّاهُو سَادِسُهُمْ ﴾                                        |
| ﴿ أَلَوْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قَوْلُواْ قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمُّ وَلَا مِنْهُمْ ﴾                         |
| ﴿ لَا يَجِدُ فَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَاَّذُونَ مَنْ حَاَّذَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾١٧٦                   |
| سورة الحشر                                                                                                                           |
| ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَانَهَكُمْ عَنْهُ فَأَنْهُواْ ﴾                                                            |
| سورة المتحنة                                                                                                                         |
| ﴿ قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ﴿ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِ مَإِنَّا بُرَءَ وَأُ مِنكُمْ ﴾ ٧٥ |
| سورة الصف                                                                                                                            |
| ﴿ وَمُنِيِّزُا رَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسِّمُهُ وَ أَحْدُ ﴾                                                                    |

#### سورة الجمعة

| ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ عَنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْ لُواْعَلَيْهِمْ ءَايَذِهِ وَيُزِّكِيهِمْ ﴾ ٤٧                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة المنافقون                                                                                                                                          |
| ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشَّهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ﴾                                                                          |
| سورة التغابن                                                                                                                                            |
| ﴿ فَأَنَّقُوا أَللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ وَٱسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾                                                                                      |
| ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓ ا أَن لَن يُعَثُوا قُلْ مِكَ وَرَقِي لَنْبَعَثُنَّ ثُمَّ لَلْنَبَوْنَ بِمَا عَمِلْتُم وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ ١٤٣. |
| سورة الملك                                                                                                                                              |
| ﴿لِيَبْلُوكُمُ أَيْتُكُو أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾.                                                                                                            |
| ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾                                                                                             |
| سورة القلم                                                                                                                                              |
| ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾                                                                                                                    |
| ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ١٢٧ مَا لَكُو كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴾                                                                       |
| سورة الحاقة                                                                                                                                             |
| ﴿ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَنَا بِمَآ أَسْلَفْتُمْ فِ ٱلْأَيَامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴾                                                                        |
| ﴿ وَلَوْ لَقَوْلَ عَلِينَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ اللَّهُ الْأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْمَهِينِ ﴾                                                            |

#### سورة نوح

| ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۚ أَنْ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ ٢٥ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَأَنَّفُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾                                                                    |
| سورة الجن                                                                                                            |
| ﴿ وَأَنَّهُ مِلَّا قَامَ عَبَدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾                             |
| ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْر أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾                |
| ﴿ قُلْ إِنِي لَآ أَمْلِكُ لَكُرُ صَٰزًا وَلَا رَشَدًا ١٣٥ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُ ﴾ ٨٨، ١٣٥   |
| سورة المدثر                                                                                                          |
| ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْمُدَّيِّرُ الْ فُرَفَالَذِرْ ﴾                                                                      |
| ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرَ ﴾                                                                                            |
| سورة القيامة                                                                                                         |
| ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴾ ٣٦                                                                     |
| سورة الإنسان                                                                                                         |
| ﴿ هَلَ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيًّا مَّذَكُورًا ﴾                                 |
| سورة النبأ                                                                                                           |
| ﴿ فَ مَن شَآ ءَ أَتَّخَذَ إِلَىٰ رَبِهِ عَ مَا بًّا ﴾                                                                |
| سورة النازعات                                                                                                        |
| ﴿ فَقُلْ هَل لَّكَ إِنَّى أَن تَزَّكَى اللَّهِ كَا إِلَى رَبِّكَ إِلَى رَبِّكَ فَئَخْشَى ﴾                           |

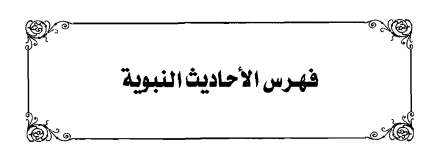
#### سورة التكوير

| ﴿لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ إِنَّ وَمَا تَشَآءُ وَنَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ١٤٩  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة البروج                                                                                                          |
| ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدُ ﴿ إِنَّا إِنَّهُ مُو يُبْدِئُ وَيُعِيدُ ﴿ اللَّهِ وَهُوَ ٱلْعَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﴾ ١٥٩ |
| سورة الغاشية                                                                                                         |
| ﴿ إِنَّ إِلَيْنَآ إِيابَهُمْ ١٣٩ مُ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾                                                           |
| سورة البلد                                                                                                           |
| ﴿ وَهَدَيْنَاهُ ٱلتَّجَدَيْنِ ﴾                                                                                      |
| سورة الشمس                                                                                                           |
| ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنِهَا ﴿ ۚ فَأَلْهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ۞ قَدْ أَقْلَحَ مَن زَّكَّنْهَا ﴾ ٢٦           |
| سورة الليل                                                                                                           |
| ﴿ وَسَيُجَنَّبُ الْأَنْقَى ﴿ اللَّهِ عَنْ فَقِي مَالَهُ ، يَتَزَّكَى ﴾                                               |
| سورة الضحى                                                                                                           |
| ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاَّ لَّا فَهَدَىٰ ﴾                                                                                   |
| سورة العلق                                                                                                           |
| ﴿ كُلَّا لَا يُطَاعِمُ وَأَوْمَانِ ﴾ ﴿ كُلَّا لَا يُطَاعِمُ وَأَوْمَانِ ﴾ ﴿ كُلَّا لَا يُطْعِمُ وَأَوْمِانِ ﴾        |

| سورة القدر                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿إِنَّا أَنِرَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾                                                                   |
| سورة البينة                                                                                                     |
| ﴿ وَمَآ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعَبُدُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلِدِينَ ﴾                                     |
| ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَتِهِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ﴾                   |
| سورة العصر                                                                                                      |
| ﴿ وَٱلْعَصْرِ ١٨٥ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ ١٨٥. |
| سورة المسد                                                                                                      |
| ﴿ تَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ﴾                                                                          |
| سورة الفلق                                                                                                      |
| ﴿ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ﴾                                                                                        |



#### ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ ﴿ حَالِهُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ



| 11                      | " النوا تو حا رسول بعنه الله الله الله عنه الله الله الله الله الله الله الله ال |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۳(لأ                  | «إذا أحب الله العبد نادى جبريل: إنَّ الله يحب فلازً                              |
| عسنة كان أزلفها»٧١      | «إذا أسلم العبد؛ فحسن إسلامه؛ كتب الله له كلَّ ح                                 |
| ١٠٧                     | «إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا».                                |
| ٧٠                      | «إذا جمع الله الأولين والآخرين ليوم لا ريب فيه»                                  |
| ٣١                      | «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله»                                  |
| حتىٰ يقضي حاجته منه»٦٠١ | «إذا سمع أحدكم النداء والإناء في يده؛ فلا يضعه -                                 |
| 177                     | «إذا قمت إلىٰ الصلاة فأسبغ الوضوء»                                               |
| المساجد الملائكة»١٣٣    | «إذا كان يوم الجمعة كان علىٰ كل باب من أبواب ا                                   |
| ٧١                      | «أسلمت على ما أسلفت من خير»                                                      |
| جوز ذلك»۲۱۲             | «أعمار أمتي ما بين الستين إلىٰ السبعين، وأقلُّهم من يـ                           |
| ٦٥                      | «أفلا أحب أن أكون عبدًا شكورًا»                                                  |
| رسول الله؟ قال: نعم»١٠٦ | «أقيمت الصلاة والإناء في يد عمر، قال: أشْرَبُها يا ر                             |
| إنما أنا عبد»           | «آكل كما يأكل العبد، وأجلس كما يجلس العبد، ف                                     |
| ٦٨،٦٧                   | «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر (ثلاثًا)؟»                                             |
| ٩٠                      | «ألا إنه أو تب القرآن و مثله معه»                                                |

| ٣١                 | «ألَّا تسألوا الناس شيئًا»                                   |
|--------------------|--------------------------------------------------------------|
| سول الله»١١٩       | «أمرت أن أقاتل الناس حتىٰ يشهدوا أن لا إله إلا الله وأني رس  |
| ١٧                 | «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله»            |
| 187                | «أن أحدهما كان لا يستتر من البول»                            |
| 7 8 1              | «إِن الله وَجُنَّانَ حرم على الأرض أجساد الأنبياء»           |
| 7 • 0              | «إِنَّ الله وَجَّأَنَ خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض    |
| ۲۰۲                | «إن الله وَجَّأَنَ قد أذهب عنكم عُبِّيَةَ الجاهلية»          |
| 197                | «إن الله اختار كنانة من ولد إسماعيل»                         |
| 1.7                | «إن الله كتب الإحسان علىٰ كل شيء»                            |
| ٧٠١ اللهاء         | «إِنَّ الله لا يظلم مؤمنًا حسنته، يعطيٰ بها -وفي رواية: يثاب |
| 18.149             | «إن الله يدني المؤمن»                                        |
| ۱۸۸،۱۸۷            | «إن المؤمن إذا وضع في قبره أتاه ملك»                         |
| يوم سبعون ألف» ١٣٠ | «أن النبي علي الله البيت المعمور في السماء، يصلي فيه كل      |
| 94                 | «إِنَّ بين الرجل وبين الشرك والكفر تَرْكَ الصلاة»            |
| ٦٦                 | «أن تعبد الله كأنك تراه؛ فإن لم تكن تراه فإنه يراك»          |
| 18                 | «أن من هم بحسنةٍ؛ فعملها»                                    |
| 198                | «أنا سيد ولد آدم ولا فخر»                                    |
| 171                | «إنكم لا تدعون أصمَّ ولا غائبًا»                             |
| 147                | «إنما أنا بشرٌ مثلكم: أنسى كما تنسون؛ فإذا نسيت فذكروني»     |
| 71•                | «إنما أنا عبده، فقولوا: عبدالله ورسوله»                      |
| 00                 | «إنما الطاعة في المعروف»                                     |

| أتمم مكارم -وفي رواية: صالح- الأخلاق» ٤٧                | «إنما بعثتُ لا  |
|---------------------------------------------------------|-----------------|
| واد الليل وبياض النهار»واد الليل وبياض النهار »         | «إنما ذلك س     |
| عي السؤال»                                              | «إنما شفاء ال   |
| أن تضرب بيديك الأرض هكذا»                               | «إنما يكفيك     |
| عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي، فما أول شرط الساعة» ٢٢٤، ٢٢٤ | «إني سائلك      |
| به رسول الله ﷺ من الوحي»                                | «أول ما بدئ     |
| لسانه بالعربية المبينة: إسماعيل»                        | «أول من فتق     |
| ند الله أكبر؟قال: «أن تجعل لله ندًّا وهو خلقك» ٦٨       | «أيُّ الذنب ع   |
| ١٨٨                                                     | «أين الله؟»…    |
| ع الموبقات»                                             | «اجتنبوا السي   |
| حمد؛ عبد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر»               | «اذهبوا إلىٰ م  |
| نه من عذاب القبر»                                       | «استعيذوا بالله |
| ، في قبورهم يصلون»                                      | «الأنبياء أحياء |
| إخوة لعلاتٍ»                                            | «الأنبياء كلهم  |
| و سبعون شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله »            | «الإيمان بضع    |
| ٩٣                                                      | «الحج عرفة»     |
| والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق» ٧٧          | «الشرك بالله،   |
| نينة، والكذب ريبة»                                      | «الصدق طمأ:     |
| ع في قبره»                                              | «العبد إذا وض   |
| يننا وبينهم الصلاة؛ فمن تركها؛ فقد كفر»                 | «العهد الذي ب   |
| 1 • 0                                                   |                 |

# ك البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة

| «اللهم آت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها» ٤٦      |
|---------------------------------------------------------------------------|
| «اللهم حوالينا، ولا علينا»                                                |
| «اللهم لا تجعل قبري وثنًا»                                                |
| «المسلم أخو المسلم»                                                       |
| «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا رسول الله» ٧٦ |
| «تركت فيكم أمرين، لن تضلوا ما تمسكتم بهما: كتاب الله، وسنتي» ٥٦           |
| «تعوذوا بالله من فتنة الدجال»                                             |
| «تعوذوا بالله من فتنة الدجال»<br>«حولها ندندن».                           |
| «خلقت الملائكة من نور، وخلق الجان من مارج من نار»                         |
| «خمس صلوات كتبهن الله على العباد»                                         |
| «ذاك ميراث رسول الله ﷺ»                                                   |
| «رأيت القس عليه ثياب بيض»                                                 |
| «رحم الله أم إسماعيل لو تركتها؛ لكانت عينًا معينًا»                       |
| «رضيت بالله ربًّا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد على نبيًّا»                    |
| «زمّلوني، دثروني»                                                         |
| «سأقوم مقامًا يرغب إليَّ الخلق كلهم؛ حتى إبراهيم»                         |
| «صلوا كما رأيتموني أصلي»                                                  |
| «عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير»                                       |
| «فإن خُلق نبي الله ﷺ كان القرآن» ٤٨                                       |
| «فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم»                                           |
| «فكل ميسر لما خلق له»                                                     |

| «فيأتون آدم؛ فيقولون: يا آدم أنت أبو البشر»                             |
|-------------------------------------------------------------------------|
| «فيسأل الملكان: ما علمك بهذا الرجل؟»                                    |
| «كاد قلبي أن يطير»                                                      |
| «كان الرسول عليه إذا خطب حمد الله، وأثنىٰ عليه»                         |
| «کان بین نوح و آدم عشرة قرون»                                           |
| «كان جبريل ينزل على النبي على السنة، فيعلمه إياها، كما يعلمه القرآن» ٩٠ |
| «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض » ١٤٨               |
| «كل بدعة ضلالة، وإن رآها الناس حسنة»                                    |
| «كل عمل ليس عليه أمرنا؛ فهو رد»                                         |
| «كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار»                     |
| «كل مولود يولد على الفطرة؛ فأبواه يهودانه»                              |
| «كلوا واشربوا و لا يغرَّنَّكُم الساطع المُصَعَّد»                       |
| «لأن يأخذ أحدكم أحَبلَهُ فيذهب فيحتطب، خير له من أن يسأل الناس» ٣١      |
| «لا إنه لم يقل يومًا:رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين»                       |
| «لا بل عبدًا رسولًا»                                                    |
| «لا تزال المسألة بأحدكم، حتى يأتي يوم القيامة وليس في وجهه مزعة» ٣٠     |
| «لا تشرك بالله شيئًا وإن قطعت وحرقت» ٢٦، ٦٩                             |
| «لا تطروني؛ كما أطرت النّصارئ ابن مريم؛ فإنما أنا عبد»                  |
| «لا طاعة في معصية الله»                                                 |
| «لا نورث ما تركنا صدقة، إنما يأكل آل محمد في هذا المال»                 |
| «لا نورث، ما تركنا صدقة»                                                |

# ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ا

| ۹۰        | «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه ووالده»                                             |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| \VV       | «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»                                                   |
| ν ξ       | «لا يزني الزاني حين يزني»                                                                    |
| ١٠٥       | «لا يغرنَّكم أذان بلال»                                                                      |
| ي» ٥٦، ٥٧ | «لا يفضلني أحد علىٰ أبي بكر وعمر؛ إلا جلدته حدَّ المفتر:                                     |
| ۱۹۲«لن    | «لا؛ نحن بنو النضر بن كنانة، لا نقفوا أُمَّنا، ولا ننتفي من أبي                              |
| 7 £ 7     | «لعن الله اليهود والنصاري، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد».                                      |
| 197       | «لم يكن بطن من قريش إلا ولرسول الله ﷺ فيهم قرابة»                                            |
| نُن ﴾»    | «لما نزلت هذه الآية: ﴿وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُوا الْخَيْطُ الْأَبْيَهُ |
| 1 • 9     | «لو قلت: نعم؛ لوجبت ولما استطعتم، الحجُّ مرة واحدة»                                          |
| ۲۰۳       | «ليبلغ الشاهد الغائب»                                                                        |
| ره»       | «ما أتاك من هذا المال وأنت غير سائل، ولا مستشرف، فخذ                                         |
| 7         | «ما قبض الله نبيًّا إلا في الموضع الذي يحب أن يدفن فيه»                                      |
| 18        | «ما لا عين رأت، ولا أُدُنُّ سمعت»                                                            |
| 00        | «ما لم يأمر بمعصية»                                                                          |
| نم»       | «ما من صاحب كنز لا يؤدي زكاته إلا أحمي عليه في نار جه                                        |
| ١٢٢هـ)    | «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرا                                   |
| ١٨٨       | «ما يدريك عن هذا الرجل؟»                                                                     |
| \VV       | «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم»                                                   |
| ومًا»     | «من أتى عرَّافًا؛ فصدقه بما يقول؛ لم تقبل له صلاة أربعين يو                                  |
| \vv       | «من أحبَّ لله، وأبغض لله، وأعطىٰ لله»                                                        |

| «من سلك طريقا يبتغي فيه علمًا سلك الله له طريقا إلى الجنة»٢٤٣             |
|---------------------------------------------------------------------------|
| «من شرب الخمر لم تقبل له صلاة أربعين يومًا»                               |
| «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه»                   |
| «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه»                   |
| «من لقي الله لا يشرك به شيئًا، وأدى زكاة ماله طيبًا بها نفسه محتسبًا» ٦٨  |
| «من وعده الله علىٰ عمل ثوابًا؛ فهو منجزه له، ومن وعده علىٰ عمل عقابًا» ٩٥ |
| «من يستغن يغنه الله، ومن يستعفف يعفَّه الله، ومن يتصبَّر يصبره الله» ٣١   |
| «نحن معاشر الأنبياء لا نورث»                                              |
| «هذا الناموس الذي جاء موسى بن عمران»                                      |
| «وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم، فادعوا المسلمين بأسمائهم» ٣٥، ٣٥             |
| «وأنا آمركم بخمس، الله أمرني بهن»                                         |
| «والله لا يسمع بين أحد من هذه الأمة»                                      |
| «والنصح لكل مسلم»                                                         |
| «وبعث كلُّ نبي إلىٰ قومه خاصة، وبعثت إلىٰ الناس عامة»٢٢٠                  |
| «وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفًا»١٥٦                             |
| «وما تأخر»                                                                |
| «يا أيها النّاس ما من الناس، أو من المؤمنين أصيب بمصيبة»                  |
| «يا بلال-، قم؛ فاجدح لنا»                                                 |
| «یا صاحباه!»                                                              |
| «يا معشر العرب! والله لئن لم تقوموا بما جاء به نبيكم ﷺ»٧٠٠                |
| «يا نبى الله فأي الأنبياء كان أول؟ قال: آدم التَّلْيِكُلاً»               |

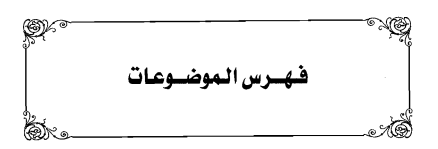


| 179                         | «يحشر النّاس يوم القيامة حفاة عراة غرلًا»            |
|-----------------------------|------------------------------------------------------|
| ، من الخير ما يزن شعيرة»١١٨ | «يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وفي قلب      |
|                             | «يقول الله مَجَّلَّةُ : أنا مع ظن عبدي بي»           |
| ، بي شفتاه»۱٦٢              | «يقول الله فَجَٰلَّةَ : أنا مع عبدي إذا ذكرني وتحركت |
|                             | «يمين الله ملأي، لا يغيضها نفقة»                     |

#### 80%%%03



# كالم البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ا



| ٠.  | المقدمة                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ۹., | بين يدي الشرح                                                |
| ۱۳  | مقدمة الأصول الثلاثة                                         |
| ۱۳  | شرح البسملة                                                  |
| ١٤  | شرح قول المصنف: «الواجب»                                     |
| ١٤  | شرح قول المصنف: «على كل مسلم ومسلمة»                         |
| ١٤  | شرح قول المصنف: «أن يتعلم ثلاثة أصول»                        |
| ١٦  | الأصل الأول: معرفة الرب                                      |
| ۲۱  | شرح قول المصنف: «فإذا قيل لك: من ربك؟»                       |
| ۲۱  | شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: بأي شيء عرفت ربك؟»             |
| 70  | شرح قول المصنف: «فأما الدليل على آياته»                      |
| ٣0  | شرح قول المصنف: «فإذا قيل لك لأي شيء خلقك الله»              |
| ٥٧  | شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: أي شيء أمرك الله به ونهاك عنه» |
| ۷٣  | الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام                              |

| شرح قول المصنف: «إذا قيل لك: ما دينك؟»٧٣                    |
|-------------------------------------------------------------|
| شرح قول المصنف: «فأما دليل الشهادة»                         |
| شرح قول المصنف: «ودليل أن محمدًا رسول الله» ۸۷              |
| موافقة العمل للسنة في كل صورها                              |
| شرح قول المصنف: «ودليل الصلاة»                              |
| شرح قول المصنف: «ودليل الزكاة»                              |
| شرح قول المصنف: «ودليل الصوم»                               |
| شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: الصيام شهرٌ»                  |
| شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: الصيام في الليل أو في النهار» |
| شرح قول المصنف: «ودليل الحج»                                |
| شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: ما الإيمان»                   |
| بحث حول تعريف الإيمان                                       |
| الإيمان بالله                                               |
| الإيمان بالملائكة                                           |
| الإيمان بالكتب الإلهية                                      |
| الإيمان بالرسل.                                             |
| الإيمان باليوم الآخر                                        |
| الإيمان بالقدر                                              |
| الشر لا يُنسب إلىٰ الله.                                    |
| شرح قول المصنف: «و إذا قبل لك: ما الاحسان»                  |

| ١٨٤   | الأصل الثالث: معرفة النبي محمد ﷺ                              |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| ١٨٤   | شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: من نبيك»                        |
| ۲۰۴   | شرح قول المصنف: «وإسماعيل من إبراهيم»                         |
| 7.0   | شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: مَن أول الرسل؟»                 |
| ۲۰۸   | الرسل والأنبياء بين نوح ومحمد كثيرون                          |
| ۲٠٩   | شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: محمد بشر»                       |
| Y1 •  | شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: محمد عبد»                       |
| Y1Y   | شرح قول المصنف: «وإذا قيل لك: كم عمره»                        |
| ۲۱۳   | شرح قول المصنف: «منها أربعون قبل النبوة»                      |
| ۲۱٦   | شرح قول المصنف: «نبئ بـ: (اقرأ)»                              |
| Y19   | شرح قول المصنف: «وخرج علىٰ الناس فقال:»                       |
| 771   | شرح قول المصنف: «وقالوا: ساحر كذاب»                           |
| YYV«  | شرح قول المصنف: «فأنزل الله عليهم: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ |
| 770   | شرح قول المصنف: «بلده مكة، وولد فيها»                         |
| ۲۳٦   | شرح قول المصنف: «وهاجر إلىٰ المدينة»                          |
| 777   | شرح قول المصنف: «وبها توفي»                                   |
|       | شرح قول المصنف: «ودفن بجسمه»                                  |
| 787   | شرح قول المصنف: «وبقي علمه»                                   |
|       | شرح قول المصنف: «نبي لا يعبد»                                 |
| 7 2 7 | شرح قول المصنف: «ورسول لا يكذب»                               |

# ﴿ إعلام البحاثة بمقاصد الأصول الثلاثة ﴿ إ

|     | نف: «بل يُطَاعُ ويُتَبَعُ صلوات الله وسلامه عليه وعلىٰ آله | شرح قول المص   |
|-----|------------------------------------------------------------|----------------|
| ۲٤۸ |                                                            | وصحبه أجمعين   |
| ۲٥١ | قرآنية                                                     | فهرس الآيات ال |
| ۲۷۷ | ب النبوية                                                  | فهرس الأحاديث  |
| ۲۸٥ | عات                                                        | فهرس الموضوء   |

#### 80%%%03

# افصول فيالخان توميداتباع الرسول

كتبه : أبو العباس الشحري محمد بن جبريل بن حسين بن علي بن داود عفا الله عنه بما كتبه

> قدم له ففيلة الشيخ **يديي بن علي الدجوري**



المعلنة المنتقال المعالمة المنتقال المعالمة المنتقال المعالمة المنتقال المنتقال المنتقالة المنتق

نابنة نفيند الشيخ الدَّنُور عَبَالِيَكِ مِن عَبَدِ الرَّحِيمِ الْعَجَارِي

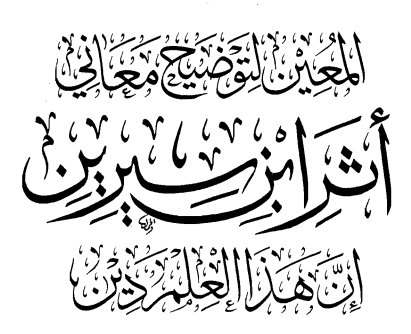
ائتاذا لحدَيث ليسًاعِ دَبِكَالِهِ إلْحَدِيثِ الشِرِيفِ فِي الجامِعَةِ الإسْرَامَةِ



# الناب الموادر الموادر

<u>فِحُوبِ لانْسَابِ إِلَىٰلَسَافِيَة</u> وَرَدُّ مَا عَارَضَهَا مِنَ لِيشَّهُمَا تِنَا لِخُلِفِيَّةِ الْخَفِيَّةِ

بِهِ تَعَالَمَ مِنْ الْمُعَنِّلُ الْمُعَلِّلُهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّلُهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ مِنْ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعَالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعِلَّمُ مِنْ اللْمُعِلَّمِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللِّهُ مِنْ اللِي اللِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعِلَّمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعِلَّمُ مِنْ اللْمُعْمِي مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعِلَّمِ مِنْ اللْمُعِلَّمُ مِنْ اللْمُعِلَمُ مِنْ اللْمُعِلَمُ مِنْ اللْمُعِلَّمُ مِنْ اللْمُعِلِمُ مِنْ اللْمُعِلَمُ مِنْ اللِمُعْمِي مِنْ الْمُعْلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِي مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلْمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ مِنْ الْمُعْمِلِمُ م



إعداد فَضِيلاً الشِّنِجُ الدَكُورُ أَحِمَّ بِي مُعَمِّر بِينَ سِنَ الْمِ الْمُولَ الْمُستاذ المساعد بجامعة أم القرى





# www.moswarat.com

